MOCTEZUMA I

TIEMPO Y DESTINO DE UN GOBERNANTE

LEONARDO LOPEZ LUJAN
COLIN MCEWAN
COORDINADORES

INSTITUTO NACIONAL DE ANTROPOLOGIA E HISTORIA



In memoriam Felipe Solis Olguin

Indice

Coordinadores y colaboradores 6
Prestatarios 7

Presentaciones 8

Prefacio 10

Créditos institucionales 12
Cronologia 14

Mapa 16

Introduccién Colin McEwan y Leonardo Lépez Lujan 18

La exposicién Moctezuma: Aztec Ruler, presentada en 2009 en el Museo Britanico fue patrocinada por ArcelorMittal.
Se conté también con el patrocinio adicional de Mexicana. 1 Historias de familia: los ancestros de Moctezuma Il Felipe Solis Olguin 25

Catdlogos 1-13 42

Una primera edicién en inglés de este libro fue publicada en 2009 por The British Museum Press:

2 La coronacion de Moctezuma Il Eduardo Matos Moctezuma 56
Disefio: Price Watkins Catélogos 14-20 68
Redaccién: Kate Bell

Traduccién: First Edition y Univerba . i
3 Las imdagenes de Moctezuma Il y sus simbolos de poder Guilhem Olivier y Leonardo Lépez Lujdn 79

Edicién en espafiol: Catdlogos 21-55 92

Cuidado de la edicién: Gilda Castillo

Disefio: Bernardo Recamier, Jorge Garcia 4 Moctezuma Il y la renovacion de la naturaleza Richard F. Townsend 124
Traduccion: Karsa Capacitaciéon Empresarial S.C., José Manuel Recillas, Héctor Toledano Catdlogos 5680 144

Produccién: Direccién de Publicaciones de la Coordinacién Nacional de Difusién, INAH

D. R. 2009 The British Museum Press 5 El gobierno militar y econémico de Moctezuma Il Frances F. Berdan 182
A division of the British Museum Company Ltd. Catdlogos 81-101 196
38 Russell Square, Londres WC1B 3QQ

D. R. 2010 Instituto Nacional de Antropologia e Historia 6 El derrocamiento de Moctezuma Il y de su imperio john H. Elliott 218
Coérdoba 45, Colonia Roma, 06700 Catdlogos 102-118 236

México, D.F.

D. R. 2009, 2010 los autores por sus textos 7  El renacimiento del México antiguo David A. Brading 256

Catdlogos 119-131 274
ISBN: 978-607-484-110-7

Todos los derechos reservados. Queda prohibida la reproduccién total o parcial de esta obra por cualquier medio o 8 Repensar a Moctezuma Il Salvador Rueda Smithers 288

procedimiento, comprendidos la reprografia y el tratamiento informatico, la fotocopia o la grabacién, sin la previa

autorizacién por escrito de los titulares de los derechos de esta edicién. . TN T . e
9 Al pie del Templo Mayor: excavaciones en busca de

Impreso y hecho en México los soberanos mexicas
Leonardo Lépez Lujdn y Ximena Chdvez Balderas 294

Portadilla: Glifo onomaéstico de Moctezuma. Del Codex Mendoza (detalle de fig. 52) Glosario de glifos 326
Pagina 2: Retrato de Moctezuma (detalle de cat. 130) .

Pagina 5: Plato tripode policromo (cat. 55) Glosario 327
Pagina 9: Moctezuma va al encuentro de Cortés (detalle de cat. 111) Notas 330

Bibliografia 333
Créditos iconograficos 341
indice analitico 344

Nota: Los niimeros de catalogo a lo largo del libro se refieren a la exposicién presentada en el Museo Britanico en 2009.



Coordinadores y colaboradores

Alejandra Aguirre Molina [AAM]
Arquedloga, Proyecto Templo Mayor (INAH), México

Alejandra Alonso Olvera [AAQ]
Restauradora, Proyecto Templo Mayor (INAH), México

Amaranta Argiielles Echevarria [AAE]
Arquedloga, Proyecto Templo Mayor (INAH), México

Philip Attwood [PA]
Curador de Medallas, Departamento de Monedas y Medallas,
Museo Britdnico, Reino Unido

Miguel Baez [BA]
Coordinador de Proyecto, Coordinacién Nacional de Museos y
Exposiciones (INAH), México

Ximena Chavez Balderas [XCB]
Arquedloga, Proyecto Templo Mayor (INAH), México

Frances F. Berdan [FB]
Profesora de Antropologia, Departamento de Antropologia,
Universidad Estatal de California, San Bernardino, EUA

David A. Brading [DB]
Profesor Adjunto en Historia Latinoamericana, Universidad de
Cambridge, Reino Unido

John H. Elliott [JHE]
Profesor de Historia, Universidad de Oxford, Reino Unido

Maria Concepcién Garcia Sdiz [MCGS]
Directora, Museo de América, Madrid, Espafna

Carlos Javier Gonzalez Gonzalez [CJGG]
Director, Museo del Templo Mayor (INAH), México

Angel Gonzalez Lépez [AGL]
Arquedlogo, Proyecto Templo Mayor (INAH), México

Patrick Thomas Hajovsky [PTH]

Profesor Asistente, Departamento de Arte e Historia del Arte,
Facultad Sarofim de Bellas Artes, Universidad del Suroeste,
Georgetown, Texas, EUA

Leonardo Lépez Lujan [LLL]
Director, Proyecto Templo Mayor (INAH), México

Eduardo Matos Moctezuma [EMM]
Profesor Emérito, Museo del Templo Mayor (INAH), México

Colin McEwan [CM]
Jefe de la Seccién de América, Departamento de Africa,
Oceania y América, Museo Britinico, Reino Unido

David Morales Gémez [DMG]
Director, Museo Baluarte de Santiago (INAH), Veracruz, México

Guilhem Olivier [GO]
Investigador Titular, Instituto de Investigaciones Historicas,
Universidad Nacional Auténoma de México, México

Salvador Rueda Smithers [SRS]
Director, Museo Nacional de Historia (INAH), México

Ethelia Ruiz Medrano [ERM]
Investigadora Titular, Direccién de Estudios Histéricos (INAH),
México

Felipe Solis Olguin [FSO] T
Ex director, Museo Nacional de Antropologia (INAH), México

Richard F. Townsend [RFT]
Jefe del Departamento de Arte Africano y Amerindio, Instituto
de Arte de Chicago, EUA

Roberto Velasco Alonso [RVA]
Jefe del Departamento de Préstamos, Museo Nacional de
Antropologia (INAH), México

Elisenda Vila Llonch [EVLL]
Asistente de Curaduria, Departamento de Africa, Oceania y
América, Museo Britanico, Reino Unido

Eleanor Wake [EW]

Conferencista en Estudios Culturales Latinoamericanos,
Departamento de Estudios Iberoamericanos, Colegio
Birkbeck, Universidad de Londres, Reino Unido

Belem Zuiiga Arellano [BZA]
Bidloga, Proyecto Templo Mayor (INAH), México

Prestatarios

Los objetos exhibidos fueron amablemente prestados por las siguientes instituciones y colecciones publicas:

Austria
Museum fiir Vélkerkunde, Viena

Francia

Bibliotheque Nationale de France, Paris

Bibliotheque de 1'Assemblée Nationale de France, Paris
Musée du Quai Branly, Paris

Alemania
Museum fiir Vélkerkunde, Hamburgo
Staatliche Museen, Berlin, Preussischer Kutterbesitz, Ethnologisches Museum, Berlin

Italia
Museo degli Argenti, Galleria degli Uffizi, Florencia
Museo Nazionale Preistorico ed Etnografico Luigi Pigorini, Roma

Meéxico

Biblioteca Nacional de Antropologia e Historia, ciudad de México, CONACULTA-INAH
Direcciéon de Salvamento Arqueolégico, ciudad de México, CONACULTA-INAH
Instituto Mexiquense de Cultura, Toluca de Lerdo

Museo de Antropologia e Historia, Estado de México

Museo Baluarte de Santiago, Puerto de Veracruz, CONACULTA-INAH

Fundacion Televisa, ciudad de México

Coleccién Familia Maillé

Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, CONACULTA-INAH

Museo Nacional de Historia, Castillo de Chapultepec, ciudad de México, CONACULTA-INAH

Museo Nacional del Virreinato, Tepotzotlan, CONACULTA-INAH
Museo Regional Cuaundhuac, Morelos, CONACULTA-INAH
Museo del Templo Mayor, ciudad de México, CONACULTA-INAH

Espaiia

Biblioteca Nacional de Espafia, Madrid
Museo de América, Madrid

Museo del Prado, Madrid

Reino Unido

Biblioteca Britinica, Londres

Biblioteca Bodleiana, Universidad de Oxford
Biblioteca de la Universidad de Glasgow

Estados Unidos

Instituto de Arte de Chicago

Museo de Brooklyn, Nueva York

Biblioteca y Acervo para la Investigacién de Dumbarton Oaks, Washington, D.C.



Presentaciones

QUIZA LA MAYOR DIFICULTAD para comprender el papel que cumplié Moctezuma II,
emperador mexica, durante ese primer contacto con los espafioles que marcaria para siem-
pre la configuracion de nuestro continente, radique en aceptar el profundo sentido de
absoluta predestinacion que dominaba todos los aspectos del mundo mexica.

En efecto, como parte de la civilizacién mesoamericana, la cultura de los mexicas
tenia como uno de sus pilares fundamentales la creencia, mejor dicho, la certeza, de que
el tiempo era circular. Dicha condicién ciclica del tiempo se encontraba regida, a su vez, por
una rica narracién mitolégica, donde los hechos de dioses y semidioses, sus triunfos y de-
rrotas, sus muertes y sus renacimientos, se expresaban como epifanias en el mundo de
los hombres, dando con su repeticién ritual sentido al acontecer cotidiano.

Podriamos decir que para los mexicas el sentido de la historia, es decir, la forma
de entender el presente y como éste se proyecta en el futuro, era radicalmente distinta a
la que poseemos hoy en dia: si para nosotros el tiempo es, a grandes rasgos, una sucesion
lineal, para los antiguos mexicanos era la repeticién circular de un calendario sagrado.

Es imprescindible tener en mente esta diferencia fundamental entre nuestras rea-
lidades culturales cuando pensemos la forma en que Moctezuma II —y, en general, buena
parte de la nobleza mexica— recibi6 a los espafioles, que desde nuestra perspectiva es
desconcertante. Si los espafioles fueron recibidos con “los brazos abiertos” sin tener en
cuenta las mas elementales precauciones militares se debi6 a que su arribo fue entendido
como parte de los ciclos divinos que regian al mundo mexica. No eran considerados con-
cretamente dioses, pero si sus acciones fueron comprendidas como parte de un presagio
sagrado.

Moctezuma II se encontraba consolidando un imperio que, en menos de un siglo,
llegé a dominar buena parte de Mesoamérica: era un pueblo en plena ebullicién vital,
aunque paraddjicamente, y tal y como lo refleja su poesia, lleno de dudas sobre su destino
final como individuos. El visitante podra encontrar esta tension entre duda y certeza refle-

jada en casi cada pieza de la muestra, lo que brinda al arte mexica un toque extrafiamente

contemporaneo.
Consuelo Saizar Alfonso de Maria y Campos
Presidenta del Consejo Nacional Director General del Instituto Nacional

para la Cultura y las Artes de Antropologia e Historia

LA CELEBRACION ESTE ANO del centenario de la revolucién mexicana y el bicente-
nario de la independencia brindan la ocasién apropiada para reflexionar a profundidad
sobre la rica historia cultural y politica de México. La coincidencia de estos dos aniversa-
rios nos invita a volver atras en el tiempo quinientos afios para considerar a uno de los
principales reyes mexicas y su respuesta a la invasién europea.

Moctezuma II, el tltimo soberano electo de los mexicas y una de las figuras cen-
trales de un momento fundamental para la historia de América, rein6 de manera exitosa
durante casi dos décadas (desde 1502 hasta 1520). Como supremo comandante militar
emprendié guerras contra sus rivales para asegurar su control sobre gran parte de
Mesoameérica, en una zona que se extiende a lo largo de cientos de kilometros desde la
costa del Golfo hasta el Océano Pacifico. La hegemonia de Moctezuma fue desafiada por
la llegada de extranjeros provenientes del otro extremo del Océano Atlantico: el espafiol
Hernan Cortés y su expedicién de aventureros en busca de riquezas y almas para la con-
version. Tras haberles dado la bienvenida a los espafoles en un principio, Moctezuma
fue capturado y murié poco tiempo después. A pesar de la feroz resistencia, los espafioles
terminaron por conquistar su imperio. Los logros artisticos y arquitectéonicos de los me-
xicas deslumbraron a los espafioles y al resto del mundo, y siguen ejerciendo una enorme
influencia sobre las artes y la sociedad mexicanas.

La exposicion original Moctezuma: Aztec Ruler que se present6 en el Museo Britdnico
de septiembre de 2009 a enero de 2010 fue la culminacién de una serie muy popular de cua-
tro exposiciones que examinaron de manera sucesiva a grandes monarcas de la historia
mundial. Su éxito fue el resultado de una estrecha colaboracién entre los curadores del
Museo Britanico y nuestros colegas mexicanos, coordinados por el Instituto Nacional de
Antropologia e Historia y el Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Ahora Moctezuma “vuelve a casa” y en nombre del Patronato del Museo Britanico
deseo expresar nuestras mas calidas felicitaciones a México por la visién, compromiso y
extraordinario trabajo en equipo que hicieron posible esta iniciativa.

Seguimos planeando nuevas colaboraciones e intercambios que habran de forta-

lecer los ya estrechos lazos culturales existentes entre el Reino Unido y México.

Neil MacGregor

Director del Museo Britdnico



Prefacio

MOCTEZUMA II es una de las figuras destacadas de la historia de México. Le corres-
pondiod, por un lado, ver cdbmo su imperio se agrandaba y, por el otro, ser testigo presencial
del ocaso del mismo.

En esta exposicion, el Museo del Templo Mayor muestra la vida y obra de un go-
bernante en quien la gloria y el infortunio tuvieron presencia. El antecedente inmediato
de esta muestra lo tenemos en aquella otra que con el titulo de Moctezuma: Aztec Ruler,
se exhibi6 en el Museo Britinico del 24 de septiembre de 2009 al 24 de enero de 2010, den-
tro de la serie que dicho museo dedic6é a emperadores de diversas partes del mundo
antiguo. Fue visitada por decenas de miles de personas que pudieron constatar la impor-
tancia de Moctezuma II y su entorno econémico, politico, social y religioso. Por parte de
México, fuimos tres curadores designados por el Director General del Instituto Nacional
de Antropologia e Historia, Alfonso de Maria y Campos, quienes tuvimos en nuestras
manos la tarea de lograr que la propuesta de montar esta exposicién se convirtiera en
realidad: Felipe Solis Olguin, Leonardo Loépez Lujan y el que escribe. Por parte del Museo
Britanico la encomienda recay6 en Colin McEwan. Seria injusto no sefialar que la idea origi-
nal parti6é de Ignacio Duran, ministro acreditado en nuestra Embajada en Londres, en
ese momento con la presencia del embajador Juan José Bremer.

La exposiciéon del Templo Mayor no difiere mucho de la de Londres en cuanto a
los temas que se presentan, ya que guarda el mismo orden. Estos son: el linaje de
Moctezuma (hay que recordar que era hijo de Axayacatl, quien rigié6 los destinos del impe-
rio desde 1469 hasta 1481); su coronacion en el afio 1502 y los simbolos de poder que le
son propios; su relacién con la naturaleza y la expansion y alcances que durante su mandato
tuvo el imperio; finalmente, se muestran diversos objetos coloniales que indican la llegada
de nuevas ideas y la manera en que, después del triunfo militar, se llev a cabo la conquista
espiritual del indigena recién sometido. Todo ello dio paso al mestizaje que es raiz del
Meéxico de hoy.

Es necesario advertir que no se pudo contar para la muestra mexicana con todos
los objetos prehispanicos prestados al Museo Britinico por otros tantos museos extran-
jeros. La razén: nuestra ley contempla que las piezas pertenecientes al momento previo
a la llegada de los espafoles son consideradas patrimonio nacional y son propiedad del
pueblo de México. Por lo tanto, de regresar al pais ya no podrian ser devueltos a los museos
en donde estin depositados. Pese a lo anterior, la nueva exposicién se vio enriquecida con
materiales procedentes de las excavaciones del Proyecto Templo Mayor que fueron elabo-
rados durante el gobierno de Moctezuma 11, algunos de ellos nunca expuestos al publico.
De esta manera se podra apreciar la ofrenda 102, encontrada frente al edificio del Templo
Mayor, formada por restos de tela, madera y figuras de papel, que lograron preservarse

en el tiempo. Sin lugar a dudas, la pieza mas impactante por su grandiosidad y por su con-

tenido simbolico es la monumental escultura que representa a Tlaltecuhtli, Sefior/Sefiora
de la Tierra (en este caso en su version femenina), a la que acompafian algunas de las ofren-
das que se han rescatado a lo largo de estos Gltimos afios. De esta manera, el publico
visitante podra ver vestigios recientemente recuperados, por medio de los cuales podemos
penetrar un poco mas en el pasado que se nos muestra de manera impresionante. Junto
con ello esta la labor cotidiana de arquedlogos, bidlogos, restauradores y muchos otros espe-
cialistas que atinan esfuerzos para desentrafar los arcanos del pasado.

Demos paso, pues, a la exposicidon Moctezuma I1: tiempo y destino de un gobernante.
Bien sabemos que las exposiciones por su misma naturaleza son efimeras. Es por eso
que hoy se cuenta con este catdlogo y con otras publicaciones que guardan memoria de

lo aqui expuesto.

Eduardo Matos Moctezuma

Curador general de la exposicion




Créditos institucionales

CONSEJO NACIONAL PARA LA CULTURA Y LAS ARTES

Consuelo Saizar
Presidenta

INSTITUTO NACIONAL DE ANTROPOLOGIA E HISTORIA

Alfonso de Maria y Campos
Director General

Miguel Angel Echegaray
Secretario Técnico

Eugenio Reza
Secretario Administrativo

Coordinacién Nacional de Museos y Exposiciones

Maria de Lourdes Herrasti

Coordinadora Nacional de Museos y Exposiciones

Miriam Kaiser
Directora de Exposiciones

Patricia Real Fierros
Directora de Museos

Gabriela Eugenia Lopez
Directora Técnica

Leticia Pérez Castellanos

Directora de Exposiciones Internacionales
Coordinacién Nacional de Difusion

Benito Taibo Mahojo
Coordinador Nacional de Difusién

Héctor Toledano
Director de Publicaciones

Museo del Templo Mayor

Carlos Javier Gonzélez Gonzélez
Director

Departamento de Curaduria

Fernando Carrizosa Montfort, Maria del Pilar Avila Galvan,
Marcela Castafio Franco, Maria Elena Cruz Martin, Ismael
Mendoza Rosales

Departamento de Restauracién

Marfa Barajas Rocha, Cristina Barragan Martinez, Maria de
Lourdes Gallardo Parrodi, Maia Garay Ferndndez de Villegas,
Claudia Malvaez Lopez, Satl Mora Garcia, Ximena C. Rojas
Mufioz, Andrés Santiago Pérez, Marcos Vargas Calderdn, José
Guadalupe Vazquez

Departamento de Museografia
Miguel Angel Correa Fuentes, Tomas Bustos Jaime, Enrique
Gonzilez Romo, Pedro Antonio Ramirez Reyes, Carlos Vargas

Martinez

Departamento de Promocion Cultural

César Dario Menchaca de la Torre, Rosa Isela Farias Hernandez,
Miriam G. Marin Cacique, Lorena Ortiz Ortega, Ivette Pérez Tello,
Gerardo Tovar Ortiz

Departamento de Servicios Generales
Manuel Banda Pacheco, Gregoria Salgado Romero

Proyecto Templo Mayor

Leonardo Lépez Lujan
Director

Arqueologia

Alejandra Aguirre Molina, Amaranta Arglielles Echevarria, Tomas
Cruz Ruiz, Yael Dansac, Israel Elizalde Méndez, Miguel Garcia
Gonzélez, José Maria Garcia Guerrero, Angel Gonzélez Lépez,
Margarita Mancilla, Diego Matadamas G6émora, Erika Robles
Cortés, Omar Mendoza Rodriguez, Camila Pascal Garcia, Grégory
Pereira, Osiris Quezada Ramirez, Alejandro Ramirez Obispo,
Oscar Ruiz Ruiz, Néstor Santiago Santiago, Jaime Vera.

Arqueozoologia y arqueobotdnica

Eric Islas Bautista, Marie Thérese Casaubon Huguenin, Juan
Carlos Lopez Vidal, Aurora Monttafar Lépez, Juan Carlos Morales
Luna, Julia Pérez Pérez, Francisco Solis Marin, Norma Valentin
Maldonado, Belem Zuiga Arellano.

Bioarqueologia
Ximena Chavez Balderas.

Conservacion y restauracion

Alejandra Alonso Olvera, Maia Garay, Maria Eugenia Guevara,
Claudia Malvaez Lopez, Patricia Meehan, Ana Bertha Miramontes
Mercado, Hugo Palomino, Virginia Pimentel Chehaibar.

Dibujo y disefio grdfico
Fernando Carrizosa Montfort, Luz Marfa Mufioz, Julio Emilio

Romero.

Estudios especiales

Luis Alberto Barba, Jorge Blancas, Pedro Bosch, Giacomo Chiari,
José Luis Criales, Enrique Lima, Javier Lozano Pardinas, Agustin
Ortiz Butrén, Manlio Favio Salinas, Jaime Torres Trejo.

Restauracion arquitecténica y logistica

Tenoch Medina Gonzalez.

Topografia computarizada e imagen digital

Hironori Fukuhara, Sergio Gaytin, Guido Galvani, Shigeru Kabata,

Hirokazu Kotegawa, Freddy Ortega, Marfa Sanchez Vega, Saburo
Sugiyama.

Exposicion

Curaduria

Eduardo Matos Moctezuma
Carlos Javier Gonzélez Gonzéilez
Leonardo Lopez Lujan

Maria Barajas Rocha

Coordinacién de montaje

Jestis Alvarez Romero

Disefio museogrdfico
Alfredo Rios Zamudio

Disefio grdfico
Luis Alberto Limén
Abelardo Argueta

Coordinacién de proyecto
Alejandra Barajas

Investigacion de puiblicos
Alejandro Cortés Cervantes

Programa educativo
Diego Martin Medrano

Con el apoyo de

Rodolfo Aguilar, Miguel Baez Pérez, Eduardo Bautista, Carlos
Cérdova, Arturo Cortés Herndndez, Luis Enrique Flores, Abel
Jiménez, Martin Juirez, Araceli Méndez, Eliseo Pedroza, Jazmin
Ramirez, Gabino Ramirez, José Luis Rojas, Roberto Vargas.

Un especial agradecimiento a la autoridad del Centro Histérico,
Alejandra Moreno Toscano, asi como a David Carrasco, Neil
MacGregor, Colin McEwan, Elisenda Vila Llonch, Rosario Rovira,
Rosemary Bradley, Coralie Hepburn, Diana Magaloni Kerpel,
Salvador Rueda Smithers, Juan Contreras de Oteyza, David
Morales, Ernesto Rodriguez, Antonio Gasca Pliego, Victor Angel
Osorio, Mauricio Maillé, Carlos Javier Gonzilez, Cecilia Genel

e Ignacio Durén.



Cronologia

Moctezuma y el mundo mexica

1000-1200 Un grupo némada sale de la mitica patria de Aztlan
guiado por su deidad principal Mexi o Huitzilopochtli.

ca. 1200 Los mexicas llegan a la Cuenca de México y se establecen
en las orillas del Lago de Tetzcoco.
1325 Fundacién de Mexico-Tenochtitlan, en un islote en el Lago de

Tetzcoco, que después se convirtiera en la capital mexica.

1337 Fundacién de la colonia adyacente de Mexico-Tlatelolco.

1428 Formacién de la Triple Alianza integrada por los pueblos a las
orillas del lago de Tenochtitlan, Tetzcoco y Tlacopan.

1440-69 Gobierno de Moctezuma |, bisabuelo de Moctezuma |I.

1450 Larga sequfa aflige a la Cuenca de México.

1454 Se celebra la ceremonia del Fuego Nuevo.

1467 Nace Moctezuma Il en el palacio de Axaydcatl, su padre, en
Tenochtitlan. Moctezuma crecié en el palacio y después asistié al
calmécac (escuela para nobles).

1473 Tenochtitlan absorbe a Tlatelolco para convertirse en la
potencia dominante en la Cuenca de México.

1486-1502 Gobierno de Ahuitzotl, tio de Moctezuma II.

1487 Ahuitzotl concluye el Templo Mayor y sacrifica a numerosos
cautivos para su consagracion.

El resto del mundo

1066 Conquista de Inglaterra por los normandos.

1206-1227 Genghis Khan expande el imperio mongol.

1368-1644 Dinastia Ming en China.

1438 Emerge el imperio inca en las tierras altas andinas de Pert, y
se convierte en el mds grande imperio de América.

1451-1481 Mehmed Il el Conquistador reina en el imperio otomano.
1453 Los otomanos conquistan Constantinopla.

1455-1485 La Guerra de las Rosas en Inglaterra.

1485-1603 Gobierno de la Casa de los Tudor en Inglaterra.

1492 El navegante maestro y explorador Cristébal Col6n
“descubre” América.

1493 Colén regresa a La Espafiola y establece una colonia
comercial.

1494 El Tratado de Tordesillas que crea una linea que divide el
mapa del mundo en dos entre los espafioles y los portugueses.
1498 Vasco de Gama descubre una ruta maritima posible a India,
iniciando la dominacién comercial portuguesa sobre el Océano
indico durante el siguiente siglo.

Moctezuma y el mundo mexica

1502 Inundacién importante en Tenochtitlan.

1502 Ahuitzotl fallece a causa de un golpe en la cabeza y
Moctezuma Il es elegido huey tlatoani (“supremo gobernante”) de
Tenochtitlan y, por ello, uno de los tres lideres de la Triple Alianza.
1507 Moctezuma preside una nueva ceremonia del Fuego Nuevo
para celebrar el final del ciclo calenddrico de cincuenta y dos afios.

1519 Moctezuma cumple cincuenta y dos afios. Ordena que se

esculpa una imagen suya en una de las pefias de Chapultepec.
21 de abril Cortés y su flota arriban a las costas de México.
8-14 de noviembre Cortés llega a Tenochtitlan y es recibido
por Moctezuma.

1520 ca. 20 de abril Cortés sale de Tenochtitlan, dejando a cargo a
uno de sus capitanes, Pedro de Alvarado.
16 de mayo Alvarado masacra a los nobles mexicas.
24 de Junio Cortés regresa a Tenochtitlan.
30 June Muerte de Moctezuma |I.
Cuitldhuac reemplaza a Moctezuma en el trono, pero muere
de viruela seis meses después.
1521-1525 Cuauhtémoc se convierte en gobernante y ofrece gran
resistencia ante el sitio que Cortés impone a Tenochtitlan.
1521 13 de agosto Caida de Tenochtitlan.

1524 Llegada de los primeros doce frailes franciscanos.

1535 Llegada del primer virrey de la Nueva Espafia, Antonio de
Mendoza.
1537 Se introduce la imprenta en la ciudad de México.

1542 El rey Carlos | de Espafia promulga las Nuevas Leyes de

Indias. Se prohibe la esclavitud de los indigenas.
1545 Primera gran epidemia: mueren ochocientos mil indigenas.

1570 1572 Llegada de los jesuitas.

1660

1700 1737 Nuestra Sefiora de Guadalupe es designada Santa Patrona de
México.

1821 Fin de la guerra de independencia de México.

El resto del mundo

1511 Los espafioles nufragos de Panamad llegan a las costas de
Yucatdn. Dos de ellos todavia se encuentran vivos cuando Cortés
llega a la region siete afios después.

1516-1556 Carlos V gobierna en Espafia.
1517 Hernéndez de Cérdoba realiza el primer viaje a México desde
Cuba y llega a Yucatdn. Oficialmente “reclama” Yucatan para Espafia.
1518 Una segunda expedicién espafiola comandada por Juan de
Grijalva sale de Cuba y llega a la isla de Cozumel.
1519 Carlos V es elegido el Sacro Emperador Romano.
18 de febrero Cortés sale de Cuba, a pesar de las érdenes
urgentes del gobernador Veldzquez que le sefialan presentarse
ante él.
22-25 de marzo Cortés lucha contra los mayas.
Abril-mayo Cortés se retine con los emisarios totonacas y
mexicas.

1519-1521 Magallanes realiza su viaje de circunnavegacién
alrededor del mundo.

1532 Francisco Pizarro y el ejército espafiol conquistan el imperio
inca.

1533 Atahualpa, el dltimo emperador inca es ejecutado por los
espafioles.

1534 La Iglesia Anglicana rompe relaciones con Roma.

1588 Los ingleses son derrotados por la armada espafiola.

15



B La Triple Alianza
® Provincias

& Sitios arqueoldgicos anteriores

v
N
4 5
Ex
>
W 2
<© 7,
o i
C ® Metztitlan
A\
e
. Yuririag
’ \ 3 LA
Xilotepec ch
<<\ . < Tula 1\ P‘\I\
® Tlaxcala Cempoallane
-~ “Teotihuacan Quauhtochcog
S Tlacopan Tetzcoco
S @ © enochtitlan -
R A o Huexotzinco Cuetlaxt] -rﬁ
T TRy X Jlahuica Ch.olula )~€ e
Malinalco ® Cuauhnahuac Puebla ())~
.Huaxtepec SN
‘4
4z
S
R
© +
&4
R e o
Ro %
S /
&/\/ Monte Alban ., "
> .
3 ~Mitla
Icpactepec

LAPOTECOS

Tehuantepec

oTEPEC

<o’

Xoconochco
°

— Z

100 200 300 millas
I I I I I I I I I [ [ i
i | o | o ! I I I ]

100 200 300 400 500 kil ti88

o—Trro



Introduccidn

Colin McEwan y Leonardo Lépez Lujan

ESTE VOLUMEN explora la célebre y enigmatica figura de Moctezuma 11, el altimo gober-
nante electo de un imperio cuyo centro se ubicaba en la metrépoli insular de Tenochtitlan en
la Cuenca de México. Goberné6 desde 1502 hasta su muerte en 1520, y ejercié su influencia
sobre un estado poderoso que se extendia de la costa del Golfo a la del Océano Pacifico, y
desde la frontera del imperio tarasco hasta lo que hoy es Guatemala. Moctezuma es conocido
como un actor clave en los trascendentales acontecimientos que se desarrollaron en el siglo
XVI, en el momento de la llegada de Hernan Cortés y la conquista espafiola. Las inciertas cir-
cunstancias que rodearon la muerte de Moctezuma y las disimbolas interpretaciones acerca
de su lugar en la historia se combinan para hacer de ésta una oportunidad para examinar nue-

vamente al hombre y las mistificaciones que se han desarrollado en torno a su figura.
Los origenes

Alo largo y ancho del continente americano, las dilatadas tradiciones orales se expresan en
objetos e imagenes que representan los origenes miticos. Los mitos mesoamericanos hablan
a menudo de los comienzos de la humanidad en una isla primordial o en el interior de una
cueva, seguidos por un periodo némada errante que antecede a la implantacién plena de la
vida civilizada. En el centro de México ha sobrevivido un pufiado de documentos de época
colonial' que registran historias indigenas sobre un lugar de origen llamado Aztlan (“lugar
de la blancura”).” Esta referencia a la “blancura” es importante porque alude a los tiempos
pristinos, a los principios y a actos fundacionales. De manera significativa, los textos y las ima-

genes antiguos retratan Aztlan como un ambiente insular semejante a lo que posteriormente

Fig. 1
El glifo onomadstico de Moctezuma I
aparece en la Piedra del Sol, una de
las esculturas monumentales
producidas durante su reinado. A la
izquierda se observa la representacién
frontal de un rostro que ha sido
identificado con una divinidad solar

o teltrica. Museo Nacional de
Antropologia, ciudad de México.




20

serfa Tenochtitlan. Por ello muchos estudiosos creen probable que Aztlan sea una elaboracién

“mitica” retrospectiva, mas o menos similar a la de la Jerusalén celestial de las tradiciones reli-
giosas occidentales. En efecto, este mitico lugar de origen se imaginaba practicamente idénti-

co a la “tierra prometida” donde se fundé Tenochtitlan.
Aztecas y mexicas

En las fuentes del siglo Xvi se denomina “aztecas” a los sefiores que gobernaban Aztlan y
que tiranizaban a sus vasallos. Estos, rehuyendo la servidumbre, finalmente lograron esca-
par como un grupo némada de chichimecas que fue guiado por su dios patrono Mexi o
Huitzilopochtli, de ahi su nuevo nombre de “mexicas”.

Se dice que los migrantes hicieron su aparicién hacia el afio 1200 en las riberas del
Lago de Tetzcoco, en la Cuenca de México. Desde su llegada los mexicas trataron de coexistir
con los pueblos ahi establecidos desde antafio: los tepanecas de Azcapotzalco y Coyoacan;
los acolhuas de Tenayuca y Tetzcoco; los colhuas de Culhuacan e Ixtapalapa, y los chinam-
panecas de Xochimilco y Chalco. Encontraron refugio al establecerse en un grupo de islotes
ubicados en el extremo occidental del lago, en dominios de Azcapotzalco. Dos de dichos
islotes estaban muy cerca el uno del otro, y se convirtieron en los emplazamientos de los asen-
tamientos de Mexico-Tenochtitlan en 1325 y de Mexico-Tlatelolco en 1337. Los mexicas-tla-
telolcas dependian de Azcapotzalco y, como consecuencia, adoptaron un gobernante de dicha
ciudad. Los mexicas-tenochcas también estaban en condicién de servidumbre frente a Azca-
potzalco, pero en 1376 acogieron a un sefior de origen culhua, Acamapichtli, estableciendo asi
un vinculo indirecto con el linaje de la antigua ciudad de Tollan-Xicocotitlan (el sitio arqueo-
légico de Tula en el actual estado de Hidalgo) y con su legendario gobernante Ce Acatl
Topiltzin Quetzalcdatl. Entonces, la tradicional organizaciéon administrativa mexica conforma-

da por cuatro dirigentes fue sustituida por el cargo recientemente creado de tlatoani (en na-

MOCTEZUMA II

Fig. 2
Reconstruccién de Tenochtitlan-
Tlatelolco con los volcanes
Popocatépetl e Iztaccihuatl en

el horizonte. Pintura de Luis
Covarrubias (1919-1987). Museo
Nacional de Antropologfa, ciudad
de México.

huatl, “el que habla”), individuo que era asesorado por un consejo de cuatro ancianos. El tla-
toani era el gobernante supremo en asuntos politicos, militares, religiosos, administrativos y
judiciales.

Los asentamientos islefios de Tenochtitlan y Tlatelolco pronto exigieron un mayor te-
rritorio, el cual fue creado artificialmente mediante la construccién de chinampas. A la pos-
tre, ambos asentamientos se fusionaron en una sola y extensa ciudad. Se estima que a prin-
cipios del siglo XV, la nueva megal6polis se extendia sobre unos 13.5 kilémetros cuadrados
y albergaba en esta superficie alrededor de doscientos mil habitantes.

La Triple Alianza y el uso del término azteca

A partir de 1325, es posible reconstruir en Tenochtitlan una linea ininterrumpida de gober-
nantes electos. Historiadores indigenas como Alvarado Tezozémoc y frailes como Bernardino
de Sahagiin se refieren a este linaje en sus crénicas. Los primeros gobernantes en la secuen-
cia lucian un tocado de plumas pequenas (cozoyahualolli) como insignia chichimeca de lide-
razgo y estaban sentados en sencillos tronos compuestos de juncos y cafias. Después de la
guerra de independencia de 1428-1430, una nueva Triple Alianza (excan tlatoloyan) fue estable-
cida por el cuarto rey Itzcoatl y sus aliados. Estaba compuesta por las ciudades de Tenochtitlan,
Tetzcoco y Tlacopan, esta tltima en sustitucién de la derrotada ciudad de Azcapotzalco. A par-
tir de este momento, los gobernantes supremos de Tenochtitlan, incluyendo al propio Itzcéatl,
son representados en la iconografia con la clasica diadema real hecha de turquesa (xiuhui-
tzolli) y aposentados en un trono de respaldo alto de cafias tejidas. En 1473 Tenochtitlan absor-
bi6 a Tlatelolco para convertirse en la potencia dominante de la época, con ambiciones que
iban mucho mas alla de la Cuenca de México. La ciudad teji6é una extensa red de provincias
tributarias estratégicas, constituyendo el imperio con el que se encontr6 Cortés en 1519.

Vale aclarar que el pueblo mexica, conformado por los habitantes de Mexico-Tenoch-
titlan y Mexico-Tlatelolco, en ningtin momento se refiri6 a si mismo o a sus ciudades-estado,
por no hablar de su imperio, como “azteca”. Ellos se decian hijos de Mexi y se consideraban
étnicamente nahuas —hablantes del ndhuatl— como muchos de sus vecinos. Al momento
de la conquista, los espafioles los nombraron “mexicas” 0 “mexicanos” —de ahi el nombre del
México moderno—. La mala aplicacién del término “azteca” se originé en trabajos académicos
del siglo X1x como los realizados por el naturalista prusiano Alexander von Humboldt. Este
nombre fue mas tarde popularizado por el escritor estadounidense William H. Prescott, y ha
sido amplia y equivocadamente usado desde entonces. En lo sucesivo en este volumen uti-

lizaremos el término correcto mexica para designar al pueblo de Moctezuma II.
Moctezuma Il: un soberano orgulloso en la cima de la historia

Moctezuma (“Se enoja sefiorialmente”)’ Xocoyotzin (“el venerable hijo menor”) también
fue conocido como “el joven” para distinguirlo de su bisabuelo Moctezuma Ilhuicamina (“el
flechador de cielo’) o “el viejo”, el mas longevo de los gobernantes mexicas (1440-1469
d.C.).* Entrenado como sacerdote y guerrero, Moctezuma II fue uno de los dos mas altos
comandantes militares del imperio y fue elegido noveno tlatoani de Tenochtitlan por el con-
sejo de ancianos en 1502. Aunque en teoria un nuevo rey podia ser seleccionado de entre

INTRODUCCION

21



22

cientos de posibles nobles, en la practica fue siempre un hermano, hijo, nieto o sobrino de
un tlatoani anterior.

El tlatoani era tenido como un ixiptla, es decir, como representante o como la perso-
nificacién misma de los dioses. Su visibilidad ptiblica era manejada con sumo cuidado. Por
lo general comia solo y el acceso directo a él estaba estrictamente controlado. Una piel de ani-
mal (por lo general de jaguar) o una estera protegia sus pies del contacto directo con el suelo;
ademdis, el contacto humano normal estaba prohibido, tabii que fue violado cuando Cortés
se acerc6 para abrazar a Moctezuma en su primer encuentro, en noviembre de 1519.

Antes de la llegada de los espafioles, los ancianos tenochcas advirtieron a Moctezu-
ma sobre el significado de sus suefios que presagiaban cambios trascendentales, entre ellos
su caida y su muerte. Extrafios augurios y presagios de cambios se registran en los documen-
tos posteriores a la conquista, los cuales pueden constituir reconstrucciones retrospectivas
“racionalizadas” para explicar lo ocurrido. Tras un encuentro inicial protocolario y los inter-
cambios diplomaticos, sobrevino una matanza de nobles mexicas, lo que complicé las fra-
giles relaciones, y desencaden¢ el aprisionamiento de Moctezuma por los espafioles. Las
circunstancias exactas de su muerte no son claras.” Al parecer, las narraciones prevalecientes
fueron construidas por los conquistadores mismos y reforzadas por sus descendientes en el
periodo colonial temprano. Obviamente, existen interpretaciones indigenas alternativas de
los acontecimientos que nos hacen vislumbrar una historia diferente. A éstas se suman los
elementos mitolégicos y simbdlicos que embellecen la imagen de la muerte y los ritos fune-

rarios de un gobernante.
Las consecuencias y el legado

La Conquista de México representa un punto de inflexiéon en el devenir histérico del conti-
nente americano. El resultado fue la destruccién de una compleja y exitosa civilizacion
autéctona y la imposiciéon de una religiéon ajena. De esto surgié un nuevo orden econémico,
social y politico colonial. Las diversas y a veces contradictorias crénicas e interpretaciones
posteriores de la suerte de Moctezuma reflejan muy diversas agendas espafiolas e indigenas.
Por la parte espafiola, los autores van desde los soldados y los frailes hasta los administra-
dores, mientras que las fuentes indigenas son obra de individuos que alegaban ascendencia
real, simples ciudadanos de Tenochtitlan, personajes procedentes de otros grupos étnicos
mas lejanos, asi como mestizos. Cada una de estas visiones es por fuerza parcial y trata de
justificar, negar o adaptarse a un nuevo orden.

Mucho tiempo después, el descubrimiento fortuito de grandes monolitos mexicas
en la ciudad de México entre 1790 y 1791 desperté reacciones encontradas. Cuando la escul-
tura de la muy venerada y temida diosa de la tierra Coatlicue con sus simbolos de sacrificio,
guerra y muerte fue publicamente exhibida en la Universidad, provocé curiosidad, devocién
y alarma. Ante el temor de que pudiera ejercer una influencia negativa en los alumnos y
diera lugar al surgimiento de cultos paganos entre la poblacién indigena, los sacerdotes
dominicos ordenaron que fuese enterrada nuevamente. Algo similar sucedié con la Piedra
de Tizoc. En cambio, la Piedra del Sol (figs. 1y 28) y otros monumentos fueron puestos en
exhibicion ptiblica como testimonios del elevado conocimiento de los mexicas en matemati-

cas, geometria, calendario y astronomia.

MOCTEZUMA I

Fig. 3
Vista parcial de la fachada principal
(este) y de las escalinatas del
Templo Mayor de Tenochtitlan,
ciudad de México.

Desde entonces, los intentos de reconstruir e
interpretar la vida de la antigua Tenochtitlan han
dependido principalmente de las fuentes histéricas.
Con el paso del tiempo, estas visiones se han ido
complementando, ampliando y modificando gracias
a los datos arqueolodgicos, resultantes en su mayoria
de excavaciones urbanas de rescate y salvamento que
han sacado a la luz pequefios fragmentos de canales,
calles, casas, templos y palacios.

Las excavaciones cientificas del Templo Ma-
yor se iniciaron en 1978y, con el paso del tiempo, se
han extendido en unos 13 mil metros cuadrados, lo
que ha contribuido en gran medida a una mejor com-

"%« prension del principal escenario ritual de Tenochti-
tlan. Asimismo, poco a poco se sabe mas acerca de los barrios de la ciudad, asi como de sus
asentamientos periféricos. Investigaciones recientes han comenzado a explorar los cimientos
del palacio de Moctezuma por debajo del Palacio Nacional. Y en la actualidad se llevan a cabo
varias investigaciones frente al Templo Mayor, las cuales prometen sumar nuevos conoci-
mientos acerca de la vida religiosa y, posiblemente, sobre las costumbres funerarias de los
gobernantes.

En el momento de la conquista, la muerte de Moctezuma fue lamentada por los fieles
seguidores que veneraban al tlatoaniy todo lo que representaba. Otros, en cambio, lo repudia-
ron y vilipendiaron, contrastando su actuacién en aquellos momentos decisivos de la histo-
ria con la heroica resistencia de Cuauhtémoc. En Europa la fama de Moctezuma pervivi6 en
retratos idealizados, desde los primeros grabados hasta las mas tardias pinturas al 6leo. A
finales del siglo X1X, la Academia de San Carlos en la ciudad de México, inspirada en los idea-
les neoclasicos, tendid a sublimar las imagenes de Moctezuma y su corte. En el México de hoy,
Moctezuma es una figura ambivalente y relativamente poco celebrada. Sin embargo, su leyen-
da plantea cuestiones de interés actual. Los personajes clave en determinados momentos de
la humanidad ¢son los creadores de la historia o son victimas de los acontecimientos histori-
cos? ¢Cémo son idealizados los héroes y como los vencidos son marcados por tragicas derro-
tas? El caso de Moctezuma nos demuestra que las interpretaciones y las representaciones de
la historia y de sus protagonistas nunca son totalmente imparciales y objetivas, sino que estin
en funcién de los intereses y las perspectivas de quienes las construyen.

Cinco siglos después de los acontecimientos aqui narrados, el nombre Moctezu-
ma todavia posee un halo de familiaridad entre nosotros. Para muchos, tiene la reconfor-
tante sensacion de un drama bien ensayado —“conocemos” la historia convencional de la
conquista espafiola y el papel que en ella jugé Moctezuma—, pero ¢la historia de quién se
esta contando? ¢Por quién y para quién? Y ¢cémo han sido tamizados los acontecimientos a
menudo cadticos y contradictorios de este periodo tumultuoso en una narrativa que pretende
ser inteligible? En conjunto, los ensayos reunidos en este volumen emprenden la tarea de
posicionar a Moctezuma en una historia mas incluyente, una que abraza al mundo mexica
del que todavia tenemos mucho que aprender y que examina la sabiduria resultante de su

fama, fortuna y desgracia.

INTRODUCCION

23



Capitulo 1

Historias de familia:

los ancestros de Moctezuma I

Felipe Solis Olguin

Fig. 4

La legendaria fundacién de la
capital mexica de Tenochtitlan se
ilustra en la primera pagina del
Codex Mendoza, marcada por el
aguila sobre un nopal en el centro
de la imagen. La ciudad se ubica
en las aguas del Lago de Tetzcoco
y estd dividida esquemdticamente
en cuatro cuarteles surcados por
canales. Biblioteca Bodleiana,
Oxford.

DESDE EL SIGLO XVI, cronistas, historiadores y arqueélogos han tratado de reconstruir la
historia del pueblo mexica, el cual ha sido incorrectamente conocido como azteca a partir
del siglo X1x (véase p. 21). Las principales fuentes con las que contamos son los relatos
histéricos sobre los tlatoque' de Tenochtitlan, figuras semidivinas comparables con los
emperadores de la tradicién occidental.? El mas famoso es el tlatoani Moctezuma Xoco-
yotzin, “el joven”, quien muri6 en 1520 a manos de los espafioles. Gran parte de lo que
hoy conocemos de la historia y del mundo de los mexicas proviene de los documentos
coloniales tempranos o cédices. Muchos de éstos se basaron en los antiguos anales y en
los relatos pictograficos, la gran mayoria de los cuales fueron destruidos durante o justo
después de la conquista. Unos cuantos fueron traducidos a la escritura fonética con ano-
taciones en ndhuatl —la lengua de los mexicas—, asi como en espafol y latin.

Por otra parte, muchos de los objetos arqueologicos que sobrevivieron a la conquista
—entre esculturas, relieves, elementos arquitecténicos y ofrendas funerarias— pueden ser
datados con absoluta precision, lo que enriquece e incluso corrobora las afirmaciones hechas
en las relaciones histdricas. Los glifos de nombres y de fechas calendaricas inscritos en
algunos monumentos importantes nos permiten identificar individuos y acontecimientos
clave. Se erigian como recordatorios visuales de la historia oral ensefiada en las escuelas,
y compartida durante celebraciones y ceremonias rituales.

Sin embargo, no contamos con ningin cédice mexica, relieves arqueoldgicos ni tes-

timonios originales de los propios fundadores de Tenochtitlan. No se conoce ningtn relato

25



26

que refleje la historia de los mexicas en su totalidad, o que detalle los acontecimientos esen-
ciales, tales como el nombramiento y la promocién de los sefiores o jefes, su participacion
en las conquistas militares, los matrimonios y nacimientos, y la ascensién de herederos
al trono.

El andlisis pormenorizado de las diversas crénicas e historias escritas a principios
de la Colonia que se refieren a la migracién de los mexicas de Aztlan y a la fundacién de
Tenochtitlan, o a la vida e historia de cada tlatoani, revela profundas contradicciones. Cada
autor afnadi6 ideas y conceptos de acuerdo con sus propios intereses y conveniencias.
Ademais, el cuarto tlatoani, Itzcdatl, ordend la destruccion de los registros histéricos mexicas,
lo que hace atin mas dificil la tarea de establecer una imagen fiel de los acontecimientos.’

La interpretacién de la vida de los antepasados de Moctezuma II presentada aqui
nos remonta a su lugar de origen, Aztlan, y a su mitica migracién que duré mas de doscien-

tos afos hasta su llegada a la cuenca lacustre del centro de México (véase fig. 6).
Aztlan: el lugar de origen de los mexicas

Los mexicas se consideraban como un pueblo elegido, destinado a forjar su propia grandeza.
Aligual que muchos otros pueblos alrededor del mundo, mitificaron su origen. Se dice que
su enigmatico lugar de procedencia era Aztlan, “lugar de la blancura” o “lugar de las garzas”,
el cual, segtin las crénicas, se encontraba al norte de México. Esta orientacién geografica
estd estrechamente relacionada con el significado de su nombre, ya que los pensadores indi-
genas concebian el universo como una estructura plana, con cuatro direcciones y cuatro
esquinas, cada una identificada por un color diferente. La direccién norte estaba domi-
nada por el blanco, color que estaba igualmente vinculado al plumaje de la garza.

Los mitos sugieren que los migrantes némadas dejaron esta tierra en los albores
del siglo X11 e iniciaron un largo viaje que finalmente los condujo al lugar donde se asentarian
y fundarian su nueva capital. Tras una orden de su dios tribal, Huitzilopochtli, los inmigrantes
fundaron su nueva ciudad de Tenochtitlan en islas situadas en el oeste del Lago de Tetzcoco.

Pese a que todos estos relatos parecen sugerir que Aztlan estaba en el norte de
México, su ubicacion exacta no resulta clara. Los cronistas lo sitlan en la zona comprendida
entre Zacatecas y Nuevo México,* pero autores mas recientes’ han optado por buscar un
paraje que coincida con las descripciones en los textos histéricos, lo que ha llevado a algunos
a afirmar que se encontraba en la isla de Mezcaltitlan en Nayarit o en la zona lacustre de
Yuriria en Guanajuato.

Sin menoscabo de las cautivadoras e idealizadas imagenes de Aztlan que aparecen
en varios manuscritos pictograficos del periodo colonial temprano,® ningtin hallazgo arqueo-
légico ha demostrado su existencia. Sin embargo, la mayoria de las fuentes describen de
manera semejante a la ciudad y su entorno natural como una isla en un lago o una laguna.
Parece ser que los mexicas trataron de crear la ciudad de Tenochtitlan, construida en el Lago
de Tetzcoco, a imagen de la de Aztlan, vinculo que fortalecio el poder y la misién sagrada
de su nueva capital.

Una de las descripciones graficas de la ciudad original se encuentra en la Tira de

la peregrinacién, también conocida como Cédice Boturini, que destaca por la originalidad

MOCTEZUMA I

Fig. 5
Los mexicas comienzan su
migracién desde la legendaria
isla de Aztlan (representada a la
izquierda) con una procesién

(a la derecha), encabezada por
una figura que lleva una efigie
de su deidad tutelar Huitzil-
opochtli. De la Tira de la
peregrinacién o Cédice Boturini,
siglo XVI. Biblioteca Nacional de
Antropologfa e Historia, ciudad
de México.

e —

= L
e f
.
s
- -t | s - i P e L0
% e l..'l.--‘. L ‘....L‘-' .r:\' _5-
L B E ke
P & & F&
] L - Fll | T
- P4 \ 3 i
¥ | = # L
s - " " - -
=g e =, i S - e L i
s LG "ol e L I Jpnll” BE chihs it
I F - ) st 5 - = 5 | il n - = - -y i
wdl W - i !
w f o = ’f — ”
1 +4:J-_'- 1 -, - ]"
s | 5
'::J_.--"". = heal rn'
- fmr L |

de sus pictografias y la sencillez de su narracién (fig. 5). Aztlan es representada como un
tipico asentamiento mesoamericano, con una arquitectura ritual parecida a la que siglos mas
tarde seria utilizada en Tenochtitlan. Esta se distingue por la construccién escalonada edi-
ficada para soportar las imagenes votivas de Huitzilopochtli y otras deidades, construccion
similar en su perfil al Teocalli de la Guerra Sagrada (cat. 78), un monumento conmemora-
tivo de la ceremonia del Fuego Nuevo de 1507

Un vinculo con los ancestrales simbolos culturales mesoamericanos es evidente
en los relatos histéricos y pictograficos. A partir de éstos, es evidente que en Aztlan existia
un sistema politico complejo y jerarquico, gobernado por un gran jefe. El historiador del
siglo Xv1, Hernando Alvarado Tezozémoc,® describe en su Crénica mexicdyotl a los gober-
nantes de Aztlan y dice que un monarca llamado Moctezuma rigié en el lugar de origen
de los mexicas.’ Posiblemente al sefialar esto, Alvarado Tezozémoc trataba de legitimar los
derechos de los descendientes de Moctezuma II en los dificiles afos iniciales de la domi-
nacién espafiola.

Segun el cronista del siglo xvi, Domingo Chimalpahin, los mexicas que salieron
de Aztlan en busca de nuevos horizontes fueron guiados en su viaje por cuatro lideres que
habrian también detentado el estatus de teomamaque, o “portadores del dios”.” Este lide-
razgo continud a lo largo de la migracién hasta que los mexicas se establecieron en
Chapultépec, cuando su lider Huehue Huitzilihuitl" fue elevado a la categoria de tlatoani.”
Este gobernante seria derrotado por una coaliciéon de la poblacién local que habitaba en
los pantanos y fue llevado junto con su hija como prisionero a Culhuacan, donde ambos

fueron ejecutados.
Culhuacan: los origenes de la dinastia mexica
La ciudad de Culhuacan era regida por el cacique Coxcoxtli, quien goberno a los mexicas

después de su llegada. Situada al sur de la cuenca lacustre, Culhuacan gozaba de gran

prestigio, aunque para el momento de la llegada de los mexicas su territorio se habia

LOS ANCESTROS DE MOCTEZUMA 11

27



Lago de Tetzcoco

'@ Tlatelolco
I 'l Tenochtitlan

Albarradén de
Nezahualcoyotl

apalapan S
- B Culhu
w o Huixach_tlan
Lago de L 1 W
Xochimilco
g Cuitldhuac g
Xochimileo @~ ___ e
- .

Lago de
Chalco

Mixquic. @

10 millas

10 15kilémetros

B Ciudades de la Triple Alianza

& Sitios arqueolégicos anteriores

.Chalco

Tlalmanalco @
Iztaccthuat!

.Tenango

Amecameca ®

Popocatépet! #

Fig. 7

Acamapichtli (1375-1395) fue el
gobernante fundador de la
dinastia mexica. Del Cédice Tovar
(1583-87). Biblioteca John Carter
Brown, Providence, Rhode Island.

Fig. 6
La Cuenca de México.

reducido bastante por la expansién de los pue-
blos vecinos, especialmente los tepanecas. Su
herencia cultural, no obstante, era extraordinaria
y su gente atn tenia energia para emprender
campafas guerreras contra otras tribus, en par-
ticular contra los xochimilcas.

Segin Chimalpahin, a la muerte de Cox-
coxtli lo sucedi6 su hijo Huehue Acamapichtli.”
El fundador de la dinastia que mas tarde gober-
naria Tenochtitlan llevaba el mismo nombre, con
lo que se legitimaba el incipiente linaje real. Con
la entronizacién del primer tlatoani Acamapichtli
en el afio 1375, los mexicas establecieron la suce-
sién de gobernantes que habrian de preceder a
Moctezuma Xocoyotzin.

La obligada estancia de los mexicas en Culhuacan alentd la asimilacion de nuevas
y complejas practicas culturales. También derivo en matrimonios entre ambos pueblos.™ El
linaje mexica representa por lo tanto una fusién entre los seguidores del dios patrono me-
xica Huitzilopochtli y los culhuas poseedores de las antiguas tradiciones, en particular la
tolteca. Los subsecuentes tlatoque que gobernaron Tenochtitlan descendian de estas raices

culturales.
Los tlatoque: de Acamapichtli a Ahuitzotl

Tras la muerte de Huehue Acamapichtli, los mexicas se vieron obligados a buscar refugio
en la inhospita region de Tizapan, bajo la direcciéon de Ténoch, quien era entonces su jefe.”
A él le toco guiarlos en la etapa final de su viaje en busca de un aguila que devora una ser-
piente sobre un nopal que nace de una piedra." Huitzilopochtli habia prometido que ésa
seria la sefnal que indicaria el sitio donde debian construir su ciudad y desde alli dominar
el universo conocido.

Ténoch emprendio la tarea legendaria de fundar la ciudad de Tenochtitlan en 1325
(el afio 2-Casa segtn el sistema calendarico mexica, véase p. 140). Su primer acto fue estable-
cer sus limites y distribuir a los migrantes en barrios distintos. La primera ldmina del Codex
Mendoza ofrece una elegante ilustraciéon del plano de la ciudad de Tenochtitlan (fig. 4),
donde se representa a la isla como una metafora de la vision indigena del axis mundi, un
mapa dividido en cuatro secciones vinculadas a los correspondientes cuatro puntos cardi-
nales. Un grupo de migrantes se mostr6 descontento con el espacio que se les asignd, lo
que desat6 un largo conflicto que sélo pudo resolverse trece afios después, cuando los di-
sidentes se trasladaron a las islas vecinas y fundaron su propia ciudad de Tlatelolco.”

En su papel de lider, Ténoch dirigi6 también la tarea fundamental de construir un
templo dedicado a Huitzilopochtli. Este emblematico edificio sagrado se convertiria con
el paso del tiempo en el Templo Mayor de Tenochtitlan (véanse pp. 132-136). Algunos afios

después de su muerte, acaecida en 1363, el consejo de ancianos designo al primer tlatoani,

LOS ANCESTROS DE MOCTEZUMA 11

29



Ium:u capitule viedsdatoa intlatoan utl

jmc.i-pﬂrmblm ~ pan miba yotldto
atqie N nmexico yufenochfifian vod
}mmﬂ-:mmn,

N exico flatoque. mauipenaliy flatow
wiil, veve acamapidhfli: auls imictlatoc
ng{ﬂ'nﬂf r wnatlacxciuit, armoflei
pan mochinb: yehica cavancuican

morcuiflali, yrolfald s racagala, » ¢

iy B
%h;:uiualm]uﬂi meeme flntnum
madviuly, niquac omic a-:nnﬂpuhl_ﬁ_;
y foca ﬁiﬂih—ui‘ﬂr Fraflurfocat mnpml
oca: ame tleipan mochiuby midt: Hatocat.
“uh ittic aithafoarri modbiuly HERTCR,
mauac omicqie momanft Vuacdmas
Fllcfﬁl' fod \rﬂ_;dmrﬂ : qu"[m]_mqmii hm
modvirth , wnifoca imal Pumf_;m :
aah inflatocat  camatfoc i , u::rl;;;
ipan Ymnpeni W ﬂﬂr e yei
“Etﬁvﬁ’:ﬁﬁrm . T :
by inomomiquils ciyimaf’kpumljm g
nman ic wal moflafocatlal A-ritfjcoatil,
enanhca modyinly: Smpan tatocay -
anh vehoad A pan modvieh 3 nvowyad
vehoat! quinpeubs infepaneca: aub m
datocat ifmain callohait! Yo pan
&ﬁ:;uuli ~1 frricnotian feperh >
e . : WY BRI R
N abyinosmc ihcoatim piman bal moth ixisthgon. -~ By
b in E}}'ﬂrﬂf“ﬁﬂlﬂiﬂlh o l:h!l-llll'll!a- Iﬁl.ﬂl'l"]’:'n‘{llﬂlﬂrh- el
mafjirn : aih intlatotat nzmpo-:l winifls Passipy T B
\mmﬂvﬂr’: irm praty mmhfuh fj.i:'hmlﬂ senddiil et
in mirtoa. rece foch huiloc iy pan me epotoicpal
itk T{n‘}ﬂﬂdl:}ﬂi ince scislyfonali ;
ol f.
Nub inomic Weue gyjotecucomatiu
mitan w wal iwotlali ‘}"l;' axayacHim
Itpan ﬂdfl?ﬁl:lfﬂi.!: ey e flafocar
matlaecinnl, toan neubxiuitl: aub

d';-m.-mj;-;?w__ =
~acaalol - —

> aeoahl

Fig. 8

La sucesion de los gobernantes
mexicas de Tenochtitlan que aparece
en los Primeros memoriales, un
manuscrito del siglo XVI. Real
Academia de la Historia, Madrid.

Acamapichtli, quien tomé por esposa a Ilancuéitl, una mujer mayor con quien no tendria
descendencia. Durante la ceremonia de su boda, la pareja real personificé al joven dios solar,
Xiuhtecuhtli, y la antigua diosa de la tierra, Coatlicue. El pasado y el presente de los me-
xicas quedaba unido finalmente.

Para iniciar el linaje real, un grupo de nobles o pipiltin ofreci6 a sus hijas como
esposas al primer tlatoani en un matrimonio colectivo que establecié en tltima instancia
la division entre la nobleza y los plebeyos.” Una de las esposas de Acamapichtli dio a luz
a Huitzilihuitl, quien sucedi6 a su padre como tlatoani.

Tanto en el Codex Mendoza como en la Matricula de tributos, todos los gobernantes
desde Acamapichtli hasta Moctezuma I fueron identificados por el icpalli o trono de cafias
tejidas y por las coronas o diademas reales conocidas como xiuhuitzolli o copilli.” Una vir-
gula de la palabra, también de tono azul turquesa, indicaba su condicién de tlatoani. Las
ilustraciones del manuscrito compilado por el jesuita Juan de Tovar en el siglo Xv1 y el Codex
Mendoza exaltan la figura de Acamapichtli como el fundador de la dinastia. Su icpalli esta ador-
nado con pieles de jaguar, lo que denota su posicién como fundador del linaje real (fig. 7).

Otra crénica del siglo xvi, los Primeros memoriales, presenta al linaje real, desde
Acamapichtli hasta los caciques indigenas que gobernaron bajo el dominio espafiol, de una
forma un tanto distinta (fig. 8). Los tres primeros tlatoque aparecen con insignias de menor
complejidad y estatus: un tocado con dos plumas de aguila y una banda amarilla y azul de
la que pendian dos tiras, similar a la cuauhpilolli (un tipo de tocado de plumas), una tilma
o manto de color ocre y una estera de cafias tejidas. Desde el cuarto tlatoani, Itzcéatl, en
adelante, los dirigentes portan la insignia del huey tlatoani o gobernante supremo: la xiuhui-
tzolli de mosaico de turquesas, la nariguera en forma de barra del mismo material, la tilma
con disefios de color turquesa y el trono tejido o icpalli.”!

Los Primeros memoriales tal vez presentan una imagen mas exacta de la realidad
politica de los mexicas durante sus primeros afios en Tenochtitlan. Para fundar la ciudad,
primero tuvieron que pedir permiso al cacique Tezozémoc, el soberano tepaneca de
Azcapotzalco que gobernaba los territorios alrededor del Lago de Tetzcoco. En los hechos
eran sus sttbditos y estaban obligados a pagar tributo y prestarle servicio. Tezozémoc habia
venido desarrollando una agresiva politica de expansiéon militar que erosion¢ el anterior pre-
dominio de Tetzcoco y mermo el territorio de Culhuacan. Tezozémoc ordend a los mexicas
invadir esta ciudad al igual que Tenayuca. Ambas conquistas se registran en la primera
lamina del Codex Mendoza como corolario a la fundacién de Tenochtitlan en términos de
acciones mercenarias. Por lo tanto, los tres primeros gobernantes de Tenochtitlan rigieron
bajo la supervisiéon de Azcapotzalco. El hecho de que Tezozémoc los empleara en realidad
como un ejército explica por qué, en lugar de la diadema de turquesa del tlatoani, llevaran
la insignia de los grandes caudillos militares.

A pesar de las contradicciones en las diferentes fuentes histéricas, en afios recientes
el siguiente linaje real de Tenochtitlan ha obtenido aceptacion general (fig. 9). Acamapichtli,
el primer tlatoani, es reconocido como padre del segundo y el cuarto tlatoani: Huitzilihuitl
e Itzcoatl. El tercero y el quinto, Chimalpopoca y Moctezuma 1, eran hijos del segundo sefior,
Huitzilihuitl. Una hija de Moctezuma I y un hijo de Itzcéatl fueron los padres del sexto

tlatoani, el séptimo y el octavo, Axayacatl, Tizoc y Ahuizotl, tres hermanos que reinaron suce-

LOS ANCESTROS DE MOCTEZUMA 11

31



=)

=

= Acamapichtli
(1375-1395)
o
-/'/
s s
Huitzilthuitl ltzcdatl
(1396-1417) (1427-1440)

4
LN
Ea

===

[ =~

Chimalpopoca Moctezuma llhuicamina (Moctezuma I)
(1417-1427) (1440-1469)
Hija Hijo

Axaydcatl Tizoc Ahuitzot!
(1469-1481) (1481-1486) (1486-1502)

=3
Moctezuma Xocoyotzin (Moctezuma Il) Cuitldhuac Cuauhtémoc
(1502-1520) (1520) (1520-1521)

Fig. 9

La sucesion de los gobernantes
mexicas con sus glifos onomadsticos
y las fechas en que gobernaron.

sivamente. Axayacatl fue padre de Moctezuma II y de su sucesor Cuitldhuac, quien reind

brevemente tras la muerte de Moctezuma, pero fallecié de viruela.”
Acamapichtli (1375-1395)

El glifo onomastico o simbolo pictérico del primer tlatoani lo identifica como “el que sujeta
las varas o canas en la mano”. Acamapichtli, de origen culhua, goberné en tiempos dificiles.
Apenas unos afios antes, los mexicas habian conquistado su patria por érdenes del sefior
de Azcapotzalco. Mas atin, como no estaba ligado por matrimonio a este poderoso monarca,
su libertad para gobernar fue severamente limitada. Apenas pudo cumplir con su deber fun-
damental de embellecer el templo con el lujo que fuera posible, ya que tenia que ocuparse
sobre todo de las empresas militares ordenadas por Azcapotzalco, para quien conquistd
las fértiles tierras de Mixquic, Cuitldhuac y Xochimilco, al sur del Lago de Tetzcoco. También

se internd en tierras tlahuicas al conquistar Cuauhnéhuac.
Huitzilihuitl (1396-1417)

Hijo de Acamapichtli, este joven sefior, cuyo nombre significa “pluma de colibri”, con-
tinud con las campafias militares ordenadas por Azcapotzalco y logré conquistar una serie
de territorios clave.” Tuvo un papel importante en la lucha entre Tezozémoc y Ixtlilxochitl,
el gobernante de Tetzcoco, cuyo asesinato ordend, lo que obligé al legitimo heredero, el joven
Nezahualcoyotl, a huir. Sin embargo, fue muerto en el transcurso de este conflicto.

Para fortalecer su poder politico, Huitzilihuitl inici6 una politica de alianzas ma-
trimoniales entre Tenochtitlan y varias familias reales de la regién.”* De su matrimonio
con la hija del gobernante de Cuauhndhuac nacié6 Moctezuma Ilhuicamina. Mas tarde,
tras prolongadas negociaciones, se cas6é con una princesa tepaneca, hija de Tezozémoc, cuyo
hijo, Maxtla, se opuso vehementemente a dicha unién. También correspondié a Huitzilihuitl
dirigir la segunda ceremonia del Fuego Nuevo, probablemente el ritual mexica mas impor-
tante (véanse pp. 140-143), que se celebraba en el monte Huixachtlan, conocido desde la
época colonial como Cerro de la Estrella.

Las excavaciones arqueolégicas en el Templo Mayor sugieren que su fase construc-
tiva mas antigua, con una doble pirdmide, esta relacionada con el reinado de uno de los tres
primeros tlatoque: Acamapichtli, Huitzilthuitl o Chimalpopoca. La piramide conserva vesti-
gios de los templos gemelos dedicados respectivamente al dios tribal mexica Huitzilopochtli
y al dios de la lluvia Tlaloc. En el lado dedicado a Huitzilopochtli se encontraba la piedra
sacrificial en donde se extraian los corazones de los guerreros cautivos, asi como relieves y
esculturas fechadas en 1390 (2-Conejo” y 1-Casa en el calendario mexica). También se des-
cubri6 una cabeza humana, quizas la manifestacién mas temprana de una ceremonia que
conmemoraba la decapitacion de la hermana de Huitzilopochtli, la diosa lunar Coyolxauhqui
(véanse pp. 133-134 y fig. 10). La imagen representa el triunfo del Sol, ya que su salida provoca
la muerte de la diosa de la Luna. En el lado del templo dedicado a Tlaloc se conservan los
primeros rastros de las pinturas murales que decoraban los edificios sagrados, asi como el

chac mool policromado, una escultura de una figura humana reclinada que servia de altar.

LOS ANCESTROS DE MOCTEZUMA 11

33



34

Chimalpopoca (1417-1426)

La ascension de Chimalpopoca, cuyo glifo onomastico es un escudo humeante, anunciaba
tiempos mejores para los mexicas, pues su ascendencia lo ligaba con Tezozémoc, rey de
Azcapotzalco. Segiin algunos cronistas, no era hijo legitimo de Huitzilthuitl, aunque otras
versiones lo presentan como su hermano. Muchos historiadores actuales lo consideran un
descendiente directo, aunque lo mas probable es que fuera un hijo ilegitimo con alguna
esposa secundaria o incluso con alguna concubina. Aunque un ntimero importante de
tepanecas se le oponia, Tezozémoc aprobé finalmente la eleccién de Chimalpopoca como
tlatoani y le concedié una reduccién temporal del tributo que se pagaba a Azcapotzalco.
Los relatos coinciden en que Chimalpopoca era muy joven, pues tenia entre nueve y doce
afos cuando ascendi6 al trono. Por fortuna, durante la primera década de su reinado no
hubo campafas militares importantes en las que tuviera que participar. Las Ginicas acciones
confirmadas fueron la toma de Tequixquiac en el norte y el apoyo a los tepanecas en su
ataque contra Chalco.

Tezozémoc murid en 1426 a una edad avanzada y dejo el trono a su hijo mas joven,
Quetzalayatzin. Esto enfureci6 a su hijo mayor, Maxtla, quien posteriormente maté a su her-
mano y usurpd el trono. Puesto que Chimalpopoca habia apoyado a Quetzalayatzin, Maxtla
ordend su captura y lo encerr6 en una jaula que colocé en la plaza central de Azcapotzalco,

donde muri6 apedreado.
Itzcoatl (1427-1440)

La afrentosa muerte de Chimalpopoca encendié los dnimos de los mexicas, que decidieron
usar su asesinato como pretexto para lanzar un ataque contra los tepanecas. Eligieron como
su lider a Itzcoatl, “serpiente de obsidiana”, un habil guerrero capaz de dirigir a su pueblo en
la batalla. Era hijo de Acamapichtli con una mujer plebeya, que podria haber sido incluso
una esclava o sirvienta, linaje que no menguaba de ninguna manera su jerarquia.

Emprender la guerra contra los tepanecas fue una verdadera epopeya que exalt6 el
valor y la audacia de los mexicas en su intento por conquistar el universo conocido. La gente
de Tenochtitlan obtuvo el apoyo de los acolhuas, seguidores de Nezahualcoyotl —descen-
diente del ultimo rey legitimo de Tetzcoco— quien habia salvado su propia vida
escondiéndose con familiares, en espera de una oportunidad de venganza. El pueblo de
Tlacopan (o Tacuba), afiliado con los tepanecas, también llegé a un acuerdo con los insur-
gentes para garantizar su neutralidad. El acuerdo entre los principales aliados de
Tenochtitlan, Tetzcoco y Tlacopan, se conocié como Triple Alianza, en funcién de la cual los
socios convenian en no atacarse entre si, en apoyarse mutuamente en caso de agresion y en
prestarse asistencia en sus campafias militares. Se acord6 que los tributos obtenidos de
las conquistas se compartirian a partes iguales entre Tetzcoco y Tenochtitlan. Sin embargo,
en la practica los mexicas tomaron la mayor parte de los dividendos y conservaron la
supremacia militar.”

La confrontacién de Azcapotzalco y Coyoacan con los mexicas y acolhuas represent6

la ruptura del orden existente en la regién central de México. Después de numerosas escara-

MOCTEZUMA I

muzas, en 1428 la gran ciudad de Azcapotzalco fue capturada. Sus principales edificios
fueron dafiados y sufri6é una terrible humillaciéon. Un afio después, la Triple Alianza con-
quisté Xochimilco, pero fue hasta 1430 que logré la victoria final sobre los tepanecas, tras
de la cual Maxtla fue ejecutado y Coyoacan conquistado. Al afio siguiente cay? la vecina
ciudad lacustre de Tlatelolco, que habia favorecido a los tepanecas. Itzcéatl aprovechd su
victoria para lanzar sus ejércitos mas alla de las fronteras montafiosas, ocupar zonas de
los valles tropicales y tomar las ciudades al sur de Tenochtitlan.

El victorioso Itzcbatl y sus aliados impusieron un nuevo orden politico en la Cuenca
de México. Dos figuras de particular preeminencia durante las campafnas militares fueron
Moctezuma Ilhuicamina y su hermano Tlacaélel, quien concibio la estrategia politica que
llevé a los mexicas a la victoria y se convirtié en el consejero mas importante de Itzcoatl.
Se crearon nuevos titulos nobiliarios. Las tierras recién capturadas se distribuyeron y asig-
naron a los pipiltin para fortalecer su posicion y distinguirlos de la gente comtin como parte
de la nueva estructura social. Junto con el tlatoani, cuatro supremos pipiltin prestaron jura-
mento con nuevos titulos.” Estos aconsejaron a Itzcéatl que quemara los registros histéricos
que se conservaban en las ciudades indigenas, con el fin de borrar toda la informacion
existente anterior a su gloriosa victoria sobre los tepanecas. A partir del reinado de Itzcéatl,
la historia se volvié a escribir.””

Tenochtitlan se beneficié enormemente de su reconocimiento como sede del huey tla-
toani, el gobernante mas poderoso del imperio, y a partir de entonces creci6 en esplendor. Los
hallazgos arqueolégicos en el Templo Mayor sugieren que la etapa III de su proceso construc-
tivo se llevo a cabo durante el reinado de Itzcoatl, ya que una de las paredes lleva la fecha 1431
(afio 4-Cafia). Frente a la escalinata del templo de Huitzilopochtli se encontraron ocho escul-
turas de tamafio natural de portaestandartes, que quizas representaban a los huitznahuas, los
guerreros del sur que le hicieron la guerra a la deidad mexica.” Del lado de Tlaloc se descubrio
una imagen poco habitual de la diosa de la tierra Cihuacéatl, en la que el rostro de la dei-
dad se mezcla con una serpiente. Junto a ella habia una serpiente enroscada, que pudo haber
sido empleada como receptaculo ritual. Es de un estilo muy geométrico y conserva la deco-
racion policroma original, pigmentos que se han perdido en la mayoria de las esculturas
prehispanicas.” La infraestructura urbana de Tenochtitlan se ampli6 con la construccién de
una calzada que unia la metrépoli con Xochimilco, cuyo pueblo derrotado emprendi6 esta

tarea, junto con Itzcéatl y sus aliados, como reparacién de guerra.”
Moctezuma llhuicamina (Moctezuma 1) (1440-1469)

Es posible atribuir al reinado de Moctezuma Ilhuicamina el inicio de una nueva era en la
grandeza de Tenochtitlan y en el desarrollo del imperio mexica. Su nombre significa “se
enoja seforialmente”, pero su glifo onomastico exalta su grandeza como “el flechador del
cielo”. Desde el inicio de su reinado, Moctezuma I organizé campanas militares para
reforzar su dominio en los valles semitropicales de Morelos. Derrot6 a Chalco y tomo el con-
trol de la parte oriental de la cuenca lacustre, lo que le permiti6 lanzar campanas hacia el
Golfo de México y Oaxaca. Moctezuma I también sent6 las bases para la futura expansion

militar de los mexicas hacia el occidente de Mesoamérica, al emprender importantes gue-

LOS ANCESTROS DE MOCTEZUMA 11

35



36

rras de conquista en los valles de Toluca y la zona de Xilotépec, encabezar campanas vic-
toriosas contra los huastecos y los mixtecos y capturar la importante ciudad de Ahuizilapan.

La estrategia seguida por este habil comandante militar le permitié moverse en todas
direcciones a la vez. Esto qued6 plasmado graficamente en la extraordinaria escultura cono-
cida como el Cuauhxicalli de Moctezuma Ilhuicamina, en donde se presenta una secuencia de
once escenas que ilustran la conquista de diferentes pueblos bajo la protecciéon del disco solar.

Casi a la mitad del reinado de Moctezuma I sobrevino una serie de desastres natu-
rales. En 1450, justo cuando la campafia contra los huastecas estaba en marcha, las
incesantes lluvias elevaron el nivel del Lago de Tetzcoco y provocaron la inundaciéon de
Tenochtitlan y Tlatelolco, la destruccion de las casas de los campesinos y el debilitamiento
de la cimentaciéon de muchos de los templos y palacios, algunos de los cuales se derrum-
baron. Este primer presagio desfavorable obligd a Moctezuma a consultar a Nezahualcoyotl,
ahora sefior de Tetzcoco, quien lo ayud¢ al disefiar un dique para proteger a la ciudad con-
tra futuras inundaciones. Con casi 15 kilometros de longitud, este dique se extendia desde
Tepeyacac, al norte del Lago de Tetzcoco, hasta Ixtapalapa en la ribera sur y su construc-
cién ocupd varios afos. A solicitud de Moctezuma, Nezahualcoyotl también redisené y
supervisoé la construcciéon de un acueducto para llevar agua potable desde Chapultepec hasta
el corazén de la ciudad.

Durante el invierno del mismo afio hubo heladas sin precedentes que cubrieron
la tierra de nieve y a la primavera siguiente un frio inusual destruy6 los pocos brotes que
habian sobrevivido. A esto siguié una tremenda hambruna, junto con una epidemia de
enfermedades respiratorias y, lo que fue atin peor, en los afios siguientes se produjo la
mas prolongada sequia registrada hasta entonces. Para 1454 los alimentos se habian ago-
tado y los comerciantes de la costa venian a comprar como esclavos a los otrora orgullosos
mexicas a cambio de unas cuantas mazorcas de maiz. Hay quienes consideran que la
poblacion se redujo en este periodo entre cincuenta y ochenta por ciento.”

La terrible hambruna que asold la regioén en 1454 (afio 1-Conejo) desestabilizo a toda
el area central de México. Afectd a los vecinos tanto amistosos como hostiles de los mexi-
cas, lo que desaté la xochiydotl, “guerras floridas” que se pelearon sobre todo contra Tlaxcala
y Huexotzinco. Estos rituales militares, que permitian a ambos bandos capturar vigorosos
guerreros para ser sacrificados a los dioses, cada vez se vincularon mas con la practica de
la guerra. La hambruna obligé también a la reorganizacion de importantes acontecimien-
tos del calendario mexica (fig. 47) para evitar la mala suerte asociada con el ano del hambre.”

A pesar de los reveses, los valiosos tributos recibidos de las tierras conquistadas
por Tenochtitlan y las nuevas y abundantes fuentes de mano de obra permitieron a
Moctezuma y a Tlacaélel imponer en la ciudad sus visiones de grandeza. El tlatoani se cons-
truyé un hermoso palacio al oeste del Templo Mayor (fig. 39), embellecié la ciudad con
monumentos escultéricos y emprendié importantes obras de renovacién en la base de la
pirdmide y en los templos de Huitzilopochtli y de Tlaloc. Las etapas IV y IVa del edificio
se han atribuido al reinado de Moctezuma 1.** Los hallazgos provenientes de este periodo
incluyen los de la cAmara 2, en el centro de la escalinata ubicada frente al santuario de Tlaloc,
que contenia numerosos objetos de mezcala, al sur de Tenochtitlan, presentados como pre-

ciosos tributos. Del lado de Huitzilopochtli, la cdmara 1 contenia una bella escultura tallada

MOCTEZUMA I

Fig: 10

El monumental disco de piedra
de la diosa lunar Coyolxauhqui
conmemora la leyenda de su
derrota y desmembramiento a
manos de su hermano Huitzil-
opochtli. Fue descubierto en su
lugar original al pie de la escalina-
ta que conduce a la capilla dedica-
da a Huitzilopochtli en la cima del
Templo Mayor. Didmetro: 3.2 m.
Museo del Templo Mayor, ciudad
de México.

en diorita de la diosa Mayahuel, asociada con la hermana de Huitzilopochtli, la diosa lunar
Coyolxauhqui.”” Cuando Moctezuma I presintié que se acercaba su fin, ordené que se ta-

llara su efigie en la roca madre del cerro de Chapultepec (véanse pp. 80-81).
Axayacatl (1469-1481)

El prestigio de Moctezuma I movié al consejo de ancianos a elegir como su sucesor a
Axayacatl, el menor de sus nietos, por encima del hijo del monarca muerto. Su madre era
hija de Moctezuma Iy su padre hijo de Itzcéatl. Axayicatl era un guerrero excepcional, cuyo
glifo onomastico lo definia como “el que tiene agua en la cara, el esforzado”. En la época
de su abuelo conquisté la Tepeyacac del Valle de Puebla. Con la ayuda de Nezahualcéyotl,
Axayacatl continué con sus hazafas militares, principalmente en la regién oriental, lo que
le permitié capturar Tuxpan y la zona norte de Veracruz.

Durante su reinado tuvo lugar un conflicto que resolvi6 la problematica relaciéon con

la ciudad vecina de Tlatelolco. Tras descubrir los planes para un ataque a traicién contra

Tenochtitlan, Axayacatl y Tlacaélel organizaron una rapida campana contra Tlatelolco, que

37



concluyé con la muerte de su lider, Moquihuix. Esto puso fin a la independencia de esta ciu-
dad y dio lugar a la imposicién de un gobernador militar aliado de los mexicas.

Se atribuye al reinado de Axayicatl la etapa constructiva IVb del Templo Mayor,
que implicé la ampliacién de la fachada occidental y data de alrededor de 1469. El carac-
ter simbdlico del edificio es puesto de relieve por algunos extraordinarios elementos
escultéricos sobrevivientes. Enormes cabezas de serpiente flanqueaban las escalinatas de
cada una de las pirdmides. Las del lado de Huitzilopochtli estin cubiertas de plumas y las
del lado de Tlaloc tienen anteojeras. Del lado de Huitzilopochtli remataban en el disco lunar
de Coyolxauhqui, descubierto en 1978 (fig. 10), mientras que del lado de Tlaloc se encon-

tr6 también un altar con ranas portaestandartes y muchos otros objetos.”
Tizoc (1481-1486)
La vida y reinado de Tizoc son un tanto enigmaticos. Su glifo onomastico es una pierna con

cicatrices, tal vez heridas de autosacrificio, y se puede interpretar como “el que hace peni-

tencia”. A pesar de ser el hermano mayor de Axayacatl, rein6 en una fecha posterior.

Fig. 11

La Piedra de Tizoc celebra la
captura y el sometimiento de las
deidades de los pueblos enemigos
tomados durante las conquistas
de sus predecesores. Didmetro:
2.65 m. Museo Nacional de
Antropologfa, ciudad de México.

Fig. 12 pdginas siguientes

Filas de craneos de piedra que
representan a los muertos.
Edificio B junto al Templo Mayor,
ciudad de México.

Para su guerra de coronacion, Tizoc organiz un ataque contra Meztitlan, que man-
tenia su estatus como zona independiente en la regién de Hidalgo. La campafia resulté
desastrosa, pues se consiguieron muy pocos cautivos para el sacrificio. Mas tarde condujo
a sus ejércitos a la zona matlatzinca de Toluca, cuyos habitantes amenazaban con rebelarse.

Tizoc inici6 una nueva etapa constructiva en el Templo Mayor, que no lleg6 a com-
pletarse: la etapa V fechada a partir de 1482, que corresponde con su reinado. El hallazgo
arqueolégico mas importante es la Casa de las Aguilas, un espacio ritual que contenia escul-
turas de guerreros aguila, asi como dos imagenes del dios de la muerte, Mictlantecuhtli.”

La temprana muerte de Tizoc sigue siendo un misterio. Algunos creen que fue enve-
nenado o hechizado con brujeria.” Durante su breve reinado se tall6 el magnifico Cuauhxicalli
o Piedra de Tizoc (fig. 11),” similar al monumento ordenado por Moctezuma I. En ella se
representan las conquistas de sus antepasados y las que él dirigi6 en la campafia matlatzinca.”
Su efigie se identifica por el glifo onomastico y lleva un yelmo espectacular de colibri que

evoca al dios tutelar de los mexicas Huitzilopochtli.
Ahuitzotl (1486-1502)

El nombre del octavo tlatoani alude a una mitica nutria depredadora que se decia que ha-
bitaba en el fondo del lago y era una amenaza permanente para quienes vivian en sus orillas
(cat. 13). El nombre de Ahuitzotl lo define a la perfeccion dada la ferocidad de sus empre-
sas militares. Arquetipo del guerrero mexica, emulaba las acciones y el porte de su abuelo,
Moctezuma I. Sus logros en la expansién del imperio mexica llevaron a algunos historia-
dores a conferirle el titulo de “Ahuitzotl el Grande” o “Leén de Andhuac”.*

Ahuitzotl emprendié campafias militares contra los huastecos y conquisto territorios
que incluian Tzicéac, Molanco y Zapotlan. También concluyé la remodelacién del Templo
Mayor en 1487 (afio 8-Cafia), cuya inauguracion se registra en una conocida piedra conme-
morativa.” Hay vestigios que nos hablan del aspecto magnifico del edificio, con sus
espléndidas escalinatas. De esta época destacan los impactantes templos rojos decorados con
murales que flanqueaban el Templo Mayor por el norte y el sur. A una de estas construc-
ciones se vincula el dramatico edificio que evoca un tzompantli de craneos de piedra (fig. 12).

Para 1494 los ejércitos de Ahuitzotl dominaban los valles centrales de Oaxaca y en
los anos siguientes sus campafias los llevaron a Tehuantepec. También conquisto el terri-
torio del Soconusco, lo que le dio a Tenochtitlan acceso garantizado a los valiosos cultivos
de cacao que florecia en la region.

Alrededor del afio 1500, el victorioso tlatoani emprendié un malhadado proyecto
hidraulico para llevar agua potable a la ciudad. A pesar de las advertencias de que provocaria
un desastre sigui6 adelante hasta inundar gran parte de Tenochtitlan. Algunos cronistas
afirman que muri6 dos afios después a causa de un golpe en la cabeza que recibi6é durante
la catastrofe. En el curso de su reinado, Ahuitzotl extendi6 el dominio mexica sobre gran
parte de Mesoamérica. Este extenso territorio, junto con la inmensa riqueza obtenida por
el flujo del comercio y el pago de tributos, sentaron las bases para el poderoso imperio que

seria heredado por su sobrino Moctezuma Xocoyotzin.

LOS ANCESTROS DE MOCTEZUMA 11

39






42

Cat. 1
Aguila cuauhxicalli

ca. 1502, mexica
Andesita, 82 x 139 X 76 cm
Museo del Templo Mayor, ciudad de México, inv. 10-252747

Bibliograffa selecta: Herndndez Pons 1987; Matos Moctezuma 1988b, pp. 50-53;
Herndndez Pons 1997; Londres 2002, p. 462, num. 249

Esta escultura representa un dguila real (Aquila chrysaetos) en
posicién de ataque. Una cavidad cilindrica en su lomo, de 41cm
de didmetro y 19 cm de profundidad, identifica al objeto como
un cuauhxicalli o “recipiente de dguila”, utilizado para ofrendas
de sacrificio. La confeccién de la pieza es notable por su destreza
técnica y realismo, en particular el plumaje y los detalles
anatémicos. Desafortunadamente, hay dafios en una parte del
pico y en el ojo derecho, tal vez sufridos durante la invasion

MOCTEZUMA II

espafiola. Las delicadas plumas en forma de llamas alrededor de
los ojo enfatizan los vinculos simbélicos entre el Sol y el dguila
real en la cultura mexica.

Esta pieza fue encontrada en 1985 en los cimientos
prehispénicos adyacentes al Templo Mayor, cerca del lugar en
que se descubrié en 1901 otra escultura de un cuauhxicalli que
representa a un jaguar (que ahora se localiza en el Museo
Nacional de Antropologfa de la ciudad de México). En la religion
mexica, el jaguar estaba relacionado con la noche y la tierra, de
manera que la proximidad de estas dos piezas podria hacer
alusién al Sol y a la tierra como los principales receptores de la
sangre obtenida en los sacrificios.

El hecho de que esta escultura fuera encontrada en el recinto
sagrado de Tenochtitlan y fuera un recipiente para ofrendas de
sangre sugiere que desempefié una funcién importante en los
ritos diarios de la elite mexica encabezada por el huey tlatoani o
gobernante supremo. Las fuentes documentales indican que
dicho gobernante jugaba un papel protagénico en las ceremonias
y los bailes celebrados en el complejo sagrado durante las
festividades religiosas. ¢JGG

Cat. 2
Corazon de piedra verde

ca. 1500, mexica

Diorita, 24.5 x 20.5 X 13.3 cm

Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México,
inv. 10-392930

Bibliografia selecta: Dahlgren et al. 1982; Solis Olguin 1991,
pp. 25-27; Solis Olguin 1991b; Londres 2002, pp. 437-438,
num. 154; Bilbao 2005, p. 59, num. 261

De acuerdo con la cosmologia del México
prehispdnico, el corazén es un érgano vital
que contiene la energfa requerida para ali-
mentar a los dioses, en particular a los aso-
ciados con el Sol. El mito de la fundacién

de Tenochtitlan identifica al corazén de Cépil
—uno de los enemigos de los migrantes
mexicas originales— como la semilla que
dio origen al nopal sobre el que un aguila se
poso, en cumplimiento de la profecia de
Huitzilopochtli y que marcé el sitio destinado
a ser la capital del imperio mexica.

Esta escultura combina una visién natu-
ralista y una simbdlica de la anatomfa del
corazén. Las secciones transversales de las
venas y arterias que conectan el 6rgano al
cuerpo se muestran como habrian aparecido
después de un sacrificio humano. Aqui,
también se asemejan a un rostro grotesco
con colmillos prominentes, anélogo a los
que se encuentran en los cuchillos de
sacrificio y en las representaciones de las
diosas de la tierra Coatlicue y Tlaltecuhtli.

El corazén fue encontrado en un antiguo
palacio en el drea norte del Templo Mayor,
que estuvo en uso durante el reinado de
Moctezuma Il. La escultura fue descubierta
dentro de una cdmara sagrada con paredes
pintadas de negro conocida como tlillancalco
o lugar de oscuridad. Por tanto, pudo haber
simbolizado el corazén del pueblo mexica
—el corazén que fue tomado del sobrino
sacrificado de Huitzilopochtli—y en conse-
cuencia haber formado parte del mito de la
fundacién de la ciudad capital. FSOy RVA

43



44

Cat. 3
La fundacién de Tenochtitlan

Portada del Cédice Mendoza, reproducida en grabado en
madera en Samuel Purchas, Hakluytus posthumus or
Purchas his Pilgrimes

1625, Londres

Papel, 37 x 48 cm

Biblioteca Britdnica, Londres, vol. 11, G. 6840, p. 1068

Bibliograffa selecta: Brotherston 1995, pp. 55-61, 145-153;
Berdan y Anawalt 1997; Boone 2000, pp. 197-237

Entre 1616 y 1626, el documento indigena
llamado Cédice Mendoza (véase cat. 17)
estuvo en posesion del narrador de viajes
Samuel Purchas (ca. 1577-1626), quien lo
publicé bajo el titulo de Historia de la
nacién mexicana. Para ilustrar la obra, se
hicieron grabados en madera de varias
secciones del texto pictogréfico del cddice,
incluyendo la pdgina del titulo, que narra
la fundacién e historia antigua de
Tenochtitlan.

El plano estilizado de la ciudad insular
estd dividido en cuatro barrios por dos
canales principales. Se recurre directamente
al género prehispénico de mapas histéricos
que adoptaban la forma de un diagrama
césmico bésico. El quincunce o configura-
cién de cinco puntos (véanse cats. 14y 15),
ejemplificado en los mitos de creacién y
en las expresiones gréficas indigenas,
probablemente tiene su origen en las
cuatro posiciones en el horizonte del Sol
naciente y poniente en los solsticios de
verano e invierno, unidos por encima de la
tierra en el centro. Los “mapas cdsmicos”
registran asi la circunvalacién percibida
del espacio por el tiempo y narran los
momentos histéricos clave, en especial
principios y finales.

El mapa ofrece dos lecturas de
Tenochtitlan. Desde los afios 2-Casa
(1325) y 13-Cafia (1375), y por medio de
las caracteristicas bandas ininterrumpidas
de los xiuhpohualli (cuenta de afios) en el
borde, se ve que el tiempo transcurre en
sentido contrario a las manecillas del reloj
durante los primeros cincuenta y un afios
de la historia de la ciudad, desde la
fundacién hasta la muerte de su primer
lider Ténoch (que aparece en el centro a la
izquierda). Distorsionada en la copia de
Purchas, la ceremonia del Fuego Nuevo
en el afio 2-Cafia (1351) es también

MOCTEZUMA I

It Mumm Pittmrs flury dj’fl':mlﬁ.ﬂ.:.r LIPSy reirme,

m'i:;mmuﬂr“_ﬁﬂfqm_‘ht_ﬁmrﬂiﬂ.iﬂrhuﬂr
LTS el s Al s el e Ak ragfar g s il dal

o Yyl ma b owip brall peblaned
Apglepda, [ Aprsead, B Freomets BTk, G

Ay gl A drminE [

registrada en el glifo del encendimiento
del fuego sobre el afio calenddrico 3-
Pedernal (esquina inferior derecha,
inmediatamente a la derecha del pie del
guerrero). Deberia estar colocado encima
del glifo del afio anterior 2-Cafia. En el
centro, el dguila, simbolo del Sol y repre-
sentante del lider deificado de la migra-
cién, Huitzilopochtli, se posa sobre la
piedra y el nopal que integran el nombre de
la ciudad, y juntos resumen la historia
mitica de su fundacién. Debajo, el escudo
con un fondo de flechas, glifo del poder
de Tenochtitlan, anticipa la historia de las
futuras conquistas que sobrevendran.

Los expertos han propuesto que el
mapa estd orientado hacia el occidente,
como lo indica el glifo de la Casa en la
parte superior, uno de los cuatro portado-
res de afios (Casa, Conejo, Cafia, Pedernal),
cada uno de los cuales representaba un
punto cardinal. Al oriente (en la parte de

v o i -l B TN Prrriees --—H.'-l el re

abajo) se narran las primeras dos “con-
quistas” de Tenayuca y Culhuacan, aunque
estos pueblos de tierra firme de hecho se
localizan al norte y sur de Tenochtitlan. Mien-
tras que su ausencia en la lista de conquistas
del cddice sugiere que se sometieron en for-
ma pacifica, junto con su posicién al este, su
representacion ofrece una lectura mas am-
plia que alude a la extensién geogréfica del
imperio y sus medios de sujecién. El glifo de
poder estratégicamente colocado tiene una
reminiscencia del impulso tridireccional y,
junto con el dguila solar y el glifo del nom-
bre, colocan a Tenochtitlan en el centro del
mundo. La extensién geografica real del im-
perio era principalmente hacia el norte, el
este y el sur. En términos comparativos, ape-
nas penetraba el territorio imperial hacia el
oeste. Asi, Tenayuca y Culhuacan simboli-
zan las extensiones hacia el norte y el sur, y
el glifo de poder (colocado en oposicién al
glifo Casa) la extensién hacia el este. EW

Cat. 4
El Mapa Nuremberg de Tenochtitlan

Praeclara Ferdinandi Cortesi... epistola, Friedrich Peypus (editor)
1524, Nuremberg

Papel, 35 x 65 cm

Biblioteca Britanica, Londres, C.20.e.9

Bibliografia selecta: Cortés 1986; Toussaint, Gémez de Orozco y Ferndndez 1990;
Mundy 1998

Junto con un diagrama general de la costa del Golfo, el mapa de
1524 de Tenochtitlan fue publicado por primera vez como un
grabado en madera en una traduccion al latin de la segunday la
tercera cartas de Cortés enviadas desde México al emperador
Carlos V de los Habsburgo. El mapa original probablemente fue
elaborado por érdenes de Cortés, aunque la fecha y la autoria se
desconocen; quizd era un prototipo indigena que se hizo mas y
mds europeo con cada copia. En realidad, las descripciones
escritas que Cortés hizo de Tenochtitlan no podian haber provisto
a un artista europeo con los medios para reconstruir de forma
gréfica el diagrama de la ciudad. Por lo mismo, los comentarios
en el mapa que identifican los sitios donde ocurrieron los
acontecimientos clave parecen ser traducciones de anotaciones
hechas en el mapa o su copia (quizd por Cortés) antes de ser
enviado a Europa.

Es posible que este mapa sea el que Cortés dijo en su tercera
carta haber enviado al rey con anterioridad. En este caso, el
estandarte desproporcionadamente grande que ostenta el aguila
bicéfala coronada de la casa de los Habsburgo sugeriria que

!
I el Sensa
1 1’;.;:11 s T e
A ke pwyiom, "m0 W Ly T,
| T Pl gy s paml s

o
s
= o
i o e g <
L LA

pertenecia a una misiva provisional entre la segunda y la tercera
cartas, en la que Cortés anunciaba su victoria consolidada sobre
Tenochtitlan. La bandera ondea desde una ciudad ubicada en tierra
firme al sudoeste que debe representar a Coyoacan. Fue ahi donde
Cortés se establecié después de la destruccién de la ciudad, y
donde escribid su tercera carta describiendo el acontecimiento. Es
poco probable que la bandera fuera agregada al grabado en madera
con base en la segunda o tercera carta, pues Cortés no indica la

ubicacion geogréfica exacta de Coyoacan en ninguna de esas cartas.

Por ello, la bandera complementaba los comentarios al identificar
la ciudad y, de esta forma, su victoria en nombre del rey.

Es posible que la representacién del recinto ceremonial central
ofrezca la clave mds sélida de una autoria indigena original, pues
algunos de los principales elementos se encuentran presentes (ya
sean omitidos o sefialados de manera inadecuada por Cortés). Las
formas poco familiares del recinto ponian a prueba a los copistas.
Aunque las notas hacen referencia a la decapitacién sacrificial, las
rengleras de crdneos fueron transformadas en objetos que se
asemejaban mucho a rejas de hierro. Es posible que la figura sin
cabeza en una pose clésica al centro fuera agregada para acentuar
el comentario. Los muros escalonados e inclinados de la estructura
doble del Templo Mayor fueron respetados, pero, como sucede
con todas las representaciones de las plataformas piramidales
mexicas en el mapa, el recurso parece haberse apegado a las
descripciones de Cortés: con pasillos volados en los parapetos y
los techos cénicos (incluso la ocasional espiral gética), las “torres
y mezquitas” de Tenochtitlan ciertamente habrian alimentado la
imaginacién de los europeos. EwW

45



e s

l] L L g i s P B

=

e m

e e

it

,-.\_1 b‘;‘-"}:-}r‘* S g £

3

e

-

": .
o
i

o R ol P o

Cactus (6rgano)

ca. 1450-1500, mexica
Basalto, 97 x 28 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-220928

Bibliografia selecta: Easby y Scott 1970, fig. 287; Pasztory 1983; Solis Olguin 1991,
pp. 121-122; Amsterdam-San Petersburgo 2002, p. 240; Londres 2002, p. 416, nim. 68

Los cactus son plantas caracteristicas del paisaje mexicano, en
particular en las regiones aridas y semidridas. Su tronco y sus
ramas crecen en forma vertical y recuerdan los candeleros, de
ahi su nombre boténico de Cereus (vela de cera). Los cactus
grandes han sido utilizados desde tiempos prehispénicos para
delimitar fronteras y calles, y esta variedad adquiri6 posterior-
mente el nombre de Cereus marginatus.

Esta escultura naturalista de un cactus fue descubierta en el
siglo XIX en la zona entre las dos ciudades indigenas de
Tenochtitlan y Tlatelolco. Incluso hoy en dia existe un callején
cercano llamado calle del Organo, probablemente como alusién
a la funcién de la planta como una marca limitrofe entre los dos
territorios. El cactus se representa con todo y raices. Tal natu-
ralismo es un rasgo distintivo de las esculturas mexicas. Otro
rasgo caracteristico es el relieve de la base que transmite un
mensaje simbdlico o ideoldgico, tradicion que también es evi-
dente en esculturas famosas como la Coatlicue monumental que
se encuentra en el Museo Nacional de Antropologia. El relieve
muestra un rostro de perfil coronado por un nopal con tunas y
flores que salen de una piedra. Lleva un arete en forma de pico
de un 4guila que devora una serpiente de cascabel. Estos son los
atributos de Ténoch, el lider de los mexicas y fundador de
Tenochtitlan. FSO

Fragmento de la escultura de un cactus (6rgano)

ca. 1430-1500, mexica
Basalto, 37 X 29 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-46716

Bibliografia selecta: Barlow 1987, pp. 59-66; Alvarado Tezozémoc 1998, pp. 29-45, 63-70;
Chimalpdhin 1998, vol. IIl, pp. 219, 361-363; Solis Olguin 2004b, pp. 357-375

Las esculturas realistas de cactus como este ejemplo y cat. 5
fueron probablemente utilizadas para marcar limites geograficos
en la antigua Tenochtitlan. De un grupo de cuatro monumentos
que comparten estas caracteristicas, sélo se conoce la procedencia
de cat. 5. Solis Olguin crefa que los mexicas pudieron haberlas
utilizado para marcar los mérgenes de su isla, en especial al
norte, donde hasta mediados del siglo Xv Tenochtitlan estaba
separada de la isleta de Tlatelolco por un canal de unos cuantos
metros de ancho. Solis Olguin indicé la presencia de relieves en
dos de las esculturas, con el perfil del lider fundador, Ténoch, a
quien Tenochtitlan debe su nombre.

Diversos monumentos arqueolégicos presentan relieves en
areas ocultas, incluidas las bases. Se han interpretado como

mensajes escritos para Tlaltecuhtli (“el sefior de la tierra”) o para
la tierra misma (Coatlicue). Si éste es el caso, los relieves en las
bases de este grupo de esculturas de plantas pudieron haber
servido no sélo para indicar el drea de la ciudad, sino también
para destacar la diferencia entre Tlatelolco y los dioses de la tierra.

Las dos facciones mexicas habian tenido una feroz rivalidad
desde 1337, casi trece afios después de la fundacién de Tenoch-
titlan, cuando un grupo de mexicas que se quejaba de la distribu-
cion de las tierras decidié establecer su propia ciudad sobre
isletas al norte del lugar donde Ténoch habfa visto el dguila posada
sobre un nopal.

Para 1473, Tlatelolco habfa sido derrotada por Tenochtitlan y
los rebeldes fueron privados de todos sus privilegios (incluso el
derecho de designar a su propio tlatoani y recibir tributos), mientras
que su complejo ceremonial fue convertido en un depésito de
estiércol. Es posible que los relieves en las bases de estos monu-
mentos conmemoraran esta victoria, asi como a los dioses de la
tierra. Aunque los dos grupos mexicas conformaron una sola area
conurbada, sélo Tenochtitlan habia sido construida en la tierra
prometida por Huitzilopochtli, desde donde sus habitantes partirian
para conquistar el mundo conocido. RVA




Escultura antropomorfa

ca. 1350-1521, mexica

Andesita y concha, 63 x 20.5 x 18 cm

Museo Nacional de Antropologfa, ciudad de México,
inv. 10-40607

Bibliografia selecta: Londres 2002, p. 410, num. 36; Bilbao 2005, p. 18

Durante el reinado de Moctezuma |1, los talleres
de escultura de Tenochtitlan produjeron imagenes
en piedra que no tuvieron igual en el arte meso-
americano. Aunque incompleto, este fragmento,
con su representacién detallada de la anatomia
masculina, es uno de los mejores ejemplos que
sobreviven. Como muchos otros objetos en las
colecciones del Museo Nacional de Antropologia,
éste tiene una historia inusual. Después de su
excavacion, la escultura llegé al museo en dos
piezas (el torso fue partido justo por encima del
braguero). Asi es como fue fotografiado en la
década de 1930. Pero en la inauguracién del primer
Museo de Antropologia en el Castillo de Chapul-
tepec en 1940, sélo la parte superior del busto fue
exhibida.

La otra seccién se habia extraviado en el sétano
durante la transferencia de la coleccién del centro
histérico a su nuevo recinto. El busto fue exhibido
de esta forma hasta que la seccién perdida fue
encontrada durante una renovacién del edificio en
1999, y las dos partes del torso fueron unidas
nuevamente en esta admirable pieza.

El cuerpo alargado estd un poco estilizado, pero
el escultor logré un naturalismo extraordinario, en
particular en el drea del torso con las claviculas
prominentes y el vientre plano. La cavidad
rectangular en el pecho alguna vez contuvo una
piedra de jade que representaba un “corazén” que
dotaba de vida a la estatua.

Los rasgos faciales reflejan el modelo mexica
idealizado de la belleza en los hombres jévenes.
Las conchas incrustadas alrededor de los ojos
avivan la expresion, y las pupilas habrian sido de
obsidiana. Las perforaciones en los I6bulos de las
orejas indican que en su plena gloria, la figura
debié haber portado orejeras hechas de piedras
semipreciosas. La figura lleva puesto un mdxtlat/
(braguero), prenda usada sélo por los varones,
integrada por un lienzo de algodén pasado entre
las piernas y amarrado al frente con dos cabos
(aqui rotos) que cuelgan. FSO

MOCTEZUMA I

Figura femenina

ca. 1325-1521, mexica
Piedra, 43 x 19.6 x 26.5 cm
Patronato del Museo Britdnico, Londres, AOA Am 1922,1211.1

Bibliografia selecta: Durdn 1971, pp. 221-228; Anawalt 1981, pp. 211-214; Pasztory 1983,
pp. 218-222; Baquedano 1984, p. 64; Madrid 1992, p. 207, XLVI; Londres 2002, p. 412,
num. 46; Nueva York 2004, nim. 22

La pose arrodillada de esta figura es tipica de las mujeres de
todas las edades y clases, al igual que de las deidades femeninas,
representadas en esculturas e ilustraciones de los manuscritos
coloniales tempranos. La mujer viste una falda hasta los tobillos,
que envuelve su cuerpo y estd amarrada en la cintura con un
cinto. Las prendas cotidianas de la gente comun eran sencillas;
las mujeres nobles usaban telas bordadas y con gran colorido.
Rastros de pigmento indican que la escultura pudo haber estado
pintada originalmente y decorada con adornos de color aplicados
a sus prendas indicando su rango o posicién social. El cabello
estd arreglado en dos trenzas apretadas y usa orejeras sencillas.
Las cavidades de los ojos y la boca en el joven rostro tal vez
tenian incrustaciones de concha o piedra para transmitir una
expresion mds vivida. Las manos descansan sobre las rodillas,

lo que le imprime una postura relajada.

En vez de usar una prenda superior, como el quechquémitl
(similar a un poncho) o un huipil (tanica), la mujer lleva el torso
desnudo, lo que enfatiza su femineidad. Las esculturas de
mujeres con el pecho desnudo por lo general se relacionan
con las diosas de la fertilidad como Cihuatéot! (la diosa del
nacimiento), Coatlicue (la mitica madre de Huitzilopochtli),
su hermana Coyolxauhqui, las diosas del maiz Chicomecéatl y
Xilonen, y la diosa de la tierra Tlaltecuhtli. Sin embargo, esta
escultura no incluye ninguno de sus atributos religiosos.

En la sociedad mexica, el lugar de la mujer era el hogar,
aparte de las visitas al mercado o a las ceremonias religiosas.
Aungue no podemos descartar |a hipétesis de que esta escultura
pudiera haber representado a una diosa de la fertilidad, también
pudo haber formado parte de la decoracién de un templo y
representar a una asistente de una deidad femenina. EVLL

49



50

MOCTEZUMA II

Cat. 9
Urna funeraria con tapa

ca. 1390, mexica

Urna: travertino, 16.5 X 9.6 X 7 cm

Tapa: obsidiana, 8.1 x 7.2 X 7.2 cm

Museo del Templo Mayor, ciudad de México, inv. 10-264431 (urna) y 10-220307 (tapa)

Bibliografia selecta: Matos Moctezuma 1986, pp. 80-81, 92; Lépez Lujédn 2005,
pp. 172-183, 260-262; Chavez Balderas 2007, pp. 263 -285

El relieve en esta urna de travertino blanco muestra una figura
sentada con los brazos doblados y las manos descansando sobre
las rodillas. Podria tratarse de Mictlantecuhtli, el dios de la
muerte, pues porta un tocado cénico con una roseta de papel
detrds. La tapa de la urna estéd hecha de obsidiana y su cuerpo
esférico tiene hueco el interior.

La urna fue encontrada en la ofrenda 39 del Templo Mayor,
bajo el piso del templo de Huitzilopochtli correspondiente a
la etapa Il, una de las partes mds antiguas del edificio que data
de alrededor del afio 1390. Fue descubierta cerca del lugar donde
se ubicaba la imagen de Huitzilopochtli. Contenia, entre otras
cosas, los restos cremados de un hombre (las epifisis de sus huesos
largos todavia estaban intactas), un cascabel de oro y varios
objetos de piedra verde. La importancia de este sitio y la cremacién
del caddver sugieren que era la tumba de un importante dignatario
mexica, quiza del tlatoani mismo. ¢JGG

Cat. 10
Urna funeraria con tapa

ca. 1469, mexica

Cerdmica con pintura, 32.9 x 17.5 cm
Museo del Templo Mayor, ciudad de México,
inv. 10-168823 0/2

Bibliografia selecta: Matos Moctezuma 1986, pp. 80-81, 88; Matos
Moctezuma 1988b, p. 58; Madrid 1992, p. 351; Londres 2002, p. 469,
num. 279; Olivier 2004, pp. 122, 435, 509; L6pez Lujan 2005, pp. 172-
183, 260; Chavez Balderas 2007, pp. 297-308, 317-321

Esta urna de cerdmica anaranjada tiene lados
rectos y una base cénica con una tapa en forma de
disco que hace juego. Estd decorada con un relieve
que muestra una deidad. Aunque es muy similar
en apariencia a la preciada vajilla de cerdmica
anaranjado delgado propia de la costa del Golfo de
México, un reciente andlisis demostr6 que es una
excelente imitacion hecha en barro obtenido cerca
de la Cuenca de México.

El relieve muestra a Tezcatlipoca, el dios
supremo de los antiguos grupos nahuas. Se le
identifica primeramente por el espejo humeante
que reemplaza al pie izquierdo, asi como por el
andhuatl o pendiente anular que lleva en el cuello.
En la mano izquierda porta un dtlat! o lanzadardos
en forma de serpiente, mientras que en la mano
derecha sostiene dos dardos. El fondo esta
dominado por la presencia de una serpiente
emplumada, que pudiera referirse a Quetzalcéatl,
el principal dios-creador, junto con su rival
Tezcatlipoca. Una franja de conchas seccionadas
puede observarse por encima de la imagen central.

La urna fue encontrada bajo el piso de estuco
de la gran plataforma de la pirdmide del Templo
Mayor de la etapa IVb, en el lado sur dedicado a
Huitzilopochtli, cerca del monolito de Coyolxauhqui.
Contenia restos humanos parcialmente cremados,
punzones de hueso para el autosacrificio, cuentas
zoomorfas de obsidiana y un fragmento de un
anillo de obsidiana. El esqueleto estd bastante bien
conservado, lo cual hace posible su identificacién
como un hombre joven de entre veintitin y
veinticuatro afos.

Las caracteristicas de la ofrenda, la presencia
de los restos humanos y su posicién en la parte del
templo relacionada con el principal dios mexica
de la guerra sugieren que el sitio era la tumba de
un guerrero de particular distincién del periodo
de transicién entre los reinados de Moctezuma I,
el tio bisabuelo de Moctezuma Il, y Axayécatl, su
padre. ¢J/GG

51



52

MOCTEZUMA II

Cat. 11
Piedra dedicatoria del Templo Mayor

19 febrero 1487, mexica

Diorita, 92 x 62 x 30 cm

Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México,
inv. 10-220919

Bibliografia selecta: Ramirez 1846; Ramirez 1864, pp. 49-50;
Bernal et al. 1979, pp. 304-305; Umberger 1981, pp. 127-129,
Washington 1983, pp. 52-55

Esta magnifica piedra fue uno de los primeros
monumentos arqueoldgicos en llegar al Museo
Nacional de Antropologia de México. Estd
relacionada con otras piezas asociadas con los
soberanos mexicas. El antiguo director del
museo, José Fernando Ramirez, la identificé
como la “piedra que conmemora la dedicacién
del Templo Mayor de los mexicanos” puesto
que formaba parte de la ornamentacién de la
etapa constructiva concluida por el octavo
tlatoani Ahuitzotl (que goberné desde 1486
hasta 1502).

El tallado en diorita verde es uno de
los ejemplos mds exquisitos del trabajo de los
escultores mexicas. La composicion estd
dominada por la fecha 8-Cafia, que corresponde
al afio 1487. Ocupa casi dos tercios del
monumento, por lo que determina la forma
cuadrada del glifo de la fecha.

La imagen mds compleja en la seccién
superior muestra al séptimo tlatoani Tizoc (que
goberné desde 1481 hasta 1486) a la izquierda
y a Ahuitzotl a la derecha. A ambos se les iden-
tifica por sus respectivos antropénimos: una ci-
catriz en la pierna y un tipo de nutria con una
cola en forma de mano humana. Las figuras
aparecen de pie y de perfil, ataviadas con la
ropa asociada con Huitzilopochtli. Como
corresponde a los grandes guerreros, estdn
ofreciendo un sacrificio al perforarse los l6bulos
de las orejas. Los flujos de sangre que corren
por sus rostros caen en la boca de Tlaltecuhtli,
la diosa de la superficie de la tierra, donde se
desarrolla todo el ritual. Entre los reyes se
encuentra un zacatapayolli (una bola de pasto
utilizada para ensartar los instrumentos auto-
sacrificiales) con dos punzones sagrados,
debajo del signo del dia 7-Carfia. A partir de
este dato, algunos expertos proponen que las
extravagantes ceremonias y los numerosos
rituales que marcaron la dedicacién del templo
ocurrieron el 19 de febrero de 1487. Esto
indicaria que Tizoc comenzé la refeccién del
Templo Mayor y que ésta fue concluida por su
sucesor Ahuitzotl. FSO

Cat. 12
Cofre

Finales del siglo Xv, mexica

Andesita, 23 x 33 X 18 cm

Patronato del Museo Britdnico, Londres,
AOA Q82 Am 860

Bibliografia selecta: Joyce 1912, fig. 9; Pasztory 1983, figs. 122, 123, 164; Washington 1983, p. 120;
Baquedano 1984, pp. 89-91, fig. 59; Lépez Lujan 1994, p. 221; Londres 2002, pp. 245-246, 449, nim. 200;
Lépez Lujan 2006, pp. 232-235; McEwan 2009, p. 97

Este cofre de piedra (tepetlacalli) (véase la siguiente pagina) pudo haber estado
originalmente decorado en toda su superficie, por dentro y por fuera, pero sélo
un lado tallado en el frente de la caja se ha conservado completo. En él se
representa una figura antropomorfa que sobresale de un fondo de virgulas
emplumadas que representan nubes y los elementos en forma de U con
chalchihuites que representan gotas de lluvia (véase cat. 13).

Una mdscara con antifaz cuadrado identifica la figura como uno de los
tlaloque, es decir, uno de los cuatro asistentes del dios de la lluvia Tldloc (véase
cat. 66). La figura estd dispuesta en forma horizontal con las piernas extendidas
detrds de él, dando la impresién de que estd volando o flotando en el cielo. Estd
ataviado con ropa masculina y porta un tocado de plumas, brazaletes, ajorcas y
sandalias. Su gran collar de cuentas ostenta el simbolo del oro, un disco
redondo (teocuitlacomalli) con una cruz que divide el espacio en cuatro partes
iguales contenidas en un circulo.

El asistente de Tldloc sostiene una olla redonda de la que vierte agua que se
transforma en chalchihuites (los simbolos de la piedra verde) y conchas.
Mazorcas y frondosas plantas de amaranto estan intercaladas con los simbolos
del agua, indicando la fertilidad de las aguas que irrigan la tierra. La olla misma
también estd adornada con un gran chalchihuitl.

Por dentro, se representa un ahuitzotl, animal acuético fantastico similar a
una nutria de rio o un perro. También era el glifo onomastico del octavo tlatoani
Ahuitzotl (que reiné desde 1486 hasta 1502). El ahuitzotl es figurado sobre un
fondo esquematico de agua con conchas y chalchihuites, que quizd simboliza las
aguas terrestres de su entorno natural.

Se pueden encontrar evidencias de una iconografia similar en ambas caras
de los dos lados fragmentarios. Tal vez el artesano retraté originalmente los
cuatro tlaloque alrededor de los lados externos de la caja, que en forma
simbdlica riegan las cuatro esquinas del universo, y cuatro ahuitzome en sus
caras internas, que representan un entorno acuético completo. El cronista del
siglo XvI, Bernardino de Sahagtin, describe la forma en que el ahuitzotl era tanto
stubdito como amigo de Tlaloc. La criatura primero atraia a sus victimas al llorar
como un nifio, y después las ahogaba para que sus almas fueran con Tléloc.

Fuentes de la época colonial hacen referencia al uso de cofres de piedra para
sepultar los cuerpos de los nifios que se ofrecian a Tldloc, y en contextos muy
relacionados con el agua y la fertilidad. Lépez Lujan ha sefialado que la mayoria
de los tepetlacalli excavados en el Templo Mayor estaban decorados con
elementos acudticos que incluian imagenes de Tldloc, piedras verdes, conchas,
semillas, esqueletos de peces y representaciones de implementos para la
cacerfa lacustre y la pesca.

En la base de la caja y su lado inferior se encuentran dos diferentes
representaciones de la diosa de la tierra Tlaltecuhtli. En ambas, la deidad se
encuentra en cuclillas, con pies y manos en forma de garras, con orejeras
grandes y los codos y las rodillas decorados con mdscaras-créneos, pero las
variaciones en los adornos del cabello y el traje denotan los caracteres
diferentes de las dos figuras. La Tlaltecuhtli en el exterior tiene cabello corto

53



y rizado, tipico de los monstruos y figuras asociados con la
oscuridad, un disco en las mejillas, un adorno de papel que
cuelga de un brazalete y un ornamento de plumas pegado

a una tobillera. Estos elementos también pueden observarse
en una representacion de Tlaltecuhtli extraida del Templo
Mayor.

Esta caja ha sido relacionada tradicionalmente con el
propio rey Ahuitzotl y podria también estar vinculada con la
tapa de piedra con la figura de un ahuitzotl que ahora se
encuentra en Berlin (véase cat. 13 a continuacién). EVLL

Cat. 13
Tapa de un cofre con un ahuitzotl

Finales del siglo Xv, mexica

Andesita, 13 X 33 X 30 cm

Staatliche Museen, Berlin: Preussischer Kulturbesitz, Ethnologisches Museum,
IV Ca 3776

Bibliograffa selecta: Seler 1960-1961, vol. 4, pp. 513 -518; Pasztory 1983, pp. 164-165;
Solis Olguin 1993, p. 80; Londres 2002, p. 449, num. 199; Aguilar-Moreno 2007, p. 200

Es posible que esta tapa pertenezca al cofre de piedra
(tepetlacalli) que se encuentra en el Museo Britdnico (cat. 12).

Combina la escultura tridimensional con el relieve, un rasgo
caracteristico del estilo artistico propio del reinado de Mocte-
zuma |l. Encima de la tapa se encuentra un ahuitzotl, mamifero
acudtico fantdstico que se crefa tenia una mano humana en el
extremo de la cola. Se presenta echado sobre sus cuatro patas,
descansando sobre su cola enroscada. Simbolos del agua estdn
tallados sobre su espalda, los cuales rematan en discos que
simbolizan piedras verdes (chalchihuitl) y conchas. Los costados
de la tapa estdn cubiertos de discos de piedra verde y ganchos en
forma de U que representan la lluvia y los elementos.

Tallado en la parte inferior de la tapa, enmarcado en un
cartucho parcialmente dafiado, se encuentra el signo del afio Cafia,
con cuatro numerales circulares a su izquierda y uno en la parte
superior derecha. Un segundo signo numérico se puede ver en
parte en la esquina dafiada, y la pieza faltante pudo haber contenido
un numero adicional. La fecha que se ha propuesto es 7-Cafia.

El ahuitzotl era el glifo del predecesor de Moctezuma II, el oc-
tavo tlatoani Ahuitzotl (que reiné desde 1486 hasta 1502). El afio
7-Cafia (1499) se relaciona con el afio en que celebré la construc-
cién del acueducto de Acuecuéxcatl, construido para suministrar
agua potable a la creciente metrépolis de Tenochtitlan. El acueducto
no fue concluido sino hasta el afio 8-Pedernal (1500), pero fue
destruido poco después en una terrible inundacion. EVLL

54

MOCTEZUMA I

Enfrente
Un asistente de Tléloc tallado
en el frente del cofre (cat. 12).

Arriba derecha

Un lado incompleto del cofre,
que quiza contiene uno de los
cuatro tlaloque (cat. 12).

Derecha
Un ahuitzotl representado en
el interior del cofre (cat. 12).

Arriba

La figura de un ahuftzotl

que forma la tapa de un cofre
(cat. 13).

55



Capitulo 2

L a coronacion
de Moctezuma I

Eduardo Matos Moctezuma

EN EL ANO 1502 la ciudad de Tenochtitlan preparaba las exequias de Ahuitzotl, su sobe-
rano o tlatoani (“el que habla bien” o “el que tiene el poder de la palabra”). Se creia que
habia muerto a consecuencia de un mal golpe en la cabeza cuando trataba de huir de la
inundacién provocada por el colapso de un acueducto. Algunas fuentes histéricas nos
dicen que fue a raiz de una enfermedad. Ahuitzotl, el octavo tlatoani de Tenochtitlan, habia
dirigido los destinos del imperio entre 1486 y 1502. Al tiempo que sus restos eran crema-
dos frente al Templo Mayor, se decidia quién seria el sucesor del gobernante que habia
expandido el imperio a diversas regiones de Mesoamérica.' La sucesion al trono no era
necesariamente de padre a hijo, como ocurria en las casas reinantes europeas, sino que se
buscaba entre los integrantes de la casa real a quien hubiera sobresalido en dos asuntos
fundamentales: la religién y las guerras de conquista. Era de suma importancia que el
nuevo tlatoani fuera un individuo profundamente religioso y conocedor de esos menes-
teres, y a la vez un guerrero destacado. Esto no era de extrafiar puesto que los dos aspec-
tos en los que descansaba el imperio encarnaban en la figura del tlatoani en su papel de
sacerdote principal y capitan del ejército.

El consejo, formado por mexicas distinguidos a los que se sumaban los gober-
nantes de Tetzcoco y Tlacopan, ciudades que junto con Tenochtitlan conformaban la Triple
Alianza, deliberaba acerca de quién deberia ser el sucesor de Ahuitzotl. Coincidian en que
habia alguien que tenia determinadas caracteristicas que lo hacian candidato ideal para

acceder al trono. Se trataba de Moctezuma Xocoyotzin, hijo de Axayacatl, sexto gobernante

56

Fig. 13
Moctezuma Il estd representado
con la diadema real (xiuhuitzolli).
Al fondo se ve su trono de junco
tejido. De Historia de las Indias de

Nueva Espafia e islas de tierra firme,

Del Cédice Durdn, Biblioteca
Nacional, Madrid.

E:Em::ffﬁ f@yﬂ};ﬂ‘?ﬂ_ al’ ;zfmf?a f@ﬁ
mater Jurfoall (nlerea zﬁ?xmm',}.ﬂm@
nesequerns g ﬁ%ﬂﬁ :f" /%f:ﬂ"ﬁ)ﬁ g.iu&':aj:m
iﬂ'ﬂ?, yﬁﬁgyﬁﬁ% lier acer gg F lermatm

a2

i i
i
. y
5
-. =
3 i Ll
»
= ; = T
.*._.,._ 3 3
‘ -
!y i
] :-i.'.'\- .
o - " e
P T 5
i iy { - 'q.,
e _ e - :
1T
-1 : = L
1 == Lo — e
. _. 'ch -
" gl
4 =T F

Wﬂftf?ﬁ; ﬂ’@ﬁf&fﬁﬁ smand? e
nengun femsy Jallite sl aitsad, bastx
qucia felfeon 2lnuenolle ﬁwr%::.‘;g
ﬁqugmzf a Mz.{; FAa m’.’}f}'#ﬁ&fﬁ;&,&q

B B

— " = — — . = -
d i 5
[t et —— G ’ 1RT4 } -
R i,
- ey
L]
o o
3
L LY
y t.l,-!,g:}t s Lo

T

.?
2
-

4Cipiulle, Lij,celdfunighlenedd  a /s titianjusinie qucloscerisas non
Trg}ﬂ J"Jﬁt @I}}ﬁéﬂ}f Lo J‘C&/f ﬂrmgﬂ ,}r;;ﬂ{;fiﬂff ﬁzmm foat xS, ya eaba o

@ Yxawno Jales Z&& ,ff’fa seiose y gaar

ﬁn’fﬂgmﬁ Yaermormas afmin myc-f

Sera Mon Fe ceema ) Stgtinde Brknile fud, ey neca mfgx:m#kiﬂﬂiﬂjffﬁ

‘yﬁ{{:{jzﬂnaﬁ;—-i. L

Ercubn, aontosollos rerivues ﬂfﬁﬁaﬁ&h _-



58

- ﬁ;?nj‘mf#mlﬁéw :

o £ o7 Vo granaes miehes

gnHehqriincy Snlpprdbin
| aBlamindeCo.

de Tenochtitlan, quien habia llevado las riendas del imperio entre 1469 y 1481. Moctezuma
era sobrino del anterior gobernante, Ahuitzotl, y se habia distinguido en el aspecto reli-
gioso. Ademas de ser una persona recatada y conocedora de la religion (acudié al calmécac
o escuela de sacerdotes), habia tenido una actuaciéon relevante como capitan del ejército
mexica.

En 1581, el fraile espafiol Diego Duran describié los atributos de Moctezuma en su

Historia de las Indias de Nueva Espafia e Islas de la tierra firme:

diciendo ser ya de muy buena edad y muy recogido y virtuoso y muy generoso y de
animo invencible y adornado de todas las virtudes que en un buen principe se
podian hallar, cuyo consejo y parecer era siempre muy acertado, especialmente en
las cosas de la guerra, en las cuales le habian visto ordenar y acometer algunas

cosas que eran de dnimo invencible.”

Leemos igualmente sobre algunas de sus cualidades en la Cronica mexicdyotl de

Hernando Alvarado Tezozémoc, quien sefalé:

que se escogiese y nombrase y fuese rey Tlacochcdlcatl’ Moctezuma, hijo y here-
dero del rey Axayacatl, porque no es muchacho sino hombre hecho de treinta y
cuatro afios, este nos conviene, y conviene a la Republica Mexicana, que rija, go-
bierne, y tome a cargo y a cuestas este imperio, que es valeroso mancebo y valiente
y habil [...J*

MOCTEZUMA I

Fig. 14

Escena que registra la muerte de
Ahuitzotl en el afio 10-Conejo, y
Moctezuma Il como su sucesor.
Del Cddice Telleriano-Remenisis,
1502. Bibliothéque Nationale de
France, Paris.

Fig. 15
Moctezuma Il sostiene una lanza
y porta el manto real, un adorno
de plumas en el brazo y la
diadema de turquesa (xiuhuitzolli).
Esta diadema real también forma
el glifo del nombre de Moctezuma
que se ve arriba a la izquierda. Del
Cddice Tovar, 1583-1587. Biblioteca
John Carter Brown, Providence,
Rhode Island.

Una vez elegido, de inmediato fue llevado ante el consejo y alli se hicieron los ri-
tuales acostumbrados: se le dio la investidura de huey tlatoani (sefior supremo), se le senté
junto a un brasero encendido y se le atavié con las vestiduras correspondientes a su alto
rango. Se le corté el cabello y se le colocaron adornos de oro y piedras preciosas que cons-
taban de ricas orejeras, un bezote en el labio inferior y una cuenta alargada que atravesa-
ba la ternilla de la nariz. Se le calzé con sandalias especiales, y se le colocé un braguero, el
manto y la corona reales que era una diadema de oro conocida como xiuhuitzolli en ndhuatl,
la lengua de los mexicas. El nuevo tlatoani se levant6 y caminé alrededor del brasero mien-
tras con un sahumador con incienso de copal arrojaba humo a los dioses, en especial a
Xiuhtecuhtli, dios del fuego. Acto seguido se sacé sangre de orejas, brazos y piernas con
punzones hechos de huesos de jaguar y de aguila, luego se sacrificaron codornices. Se
retir6 a la casa real donde lo esperaban el pueblo y los dirigentes. Alli escuchd las palabras
de bienvenida de los sefiores de Tetzcoco y Tlacopan, sus aliados.

Pasados algunos dias, el tlatoani se prepar6 para capturar enemigos que serian sa-
crificados en su fiesta publica de entronizacién. Tenia conocimiento de que algunos pue-
blos como Nopallan e Icpactépec, sujetos al imperio, se habian levantado en contra de
Tenochtitlan y se negaban a seguir pagando el tributo. Esto fue aprovechado por él y dirigié
sus contingentes para sofocar el alzamiento y proveerse de prisioneros. Marché en contra
de los sublevados y los vencié de manera tal, que logré reunir cerca de cinco mil cautivos
que, segin relata Duran, fueron llevados a Tenochtitlan.’

Después de esta victoria, Moctezuma envié a sus hombres a las poblaciones ene-
migas, como Cholula, Huexotzinco, Tliliuhquitépec, Tlaxcala, Cuextlan, Metztitlan, Yopi-

tzinco y la lejana Michoacan para invitar a sus gobernantes a las fiestas de celebracién de

/ i
y _pteeuara

# #
wime Nevde

LA CORONACION DE MOCTEZUMA II

59



su nombramiento como tlatoani. Ninguno de sus antecesores habia hecho esto. Los go-
bernantes enemigos llegaron a Tenochtitlan de incégnitos y asi se mantuvieron para no
crear enojo entre la poblacién mexica. Moctezuma los llené de regalos y de atenciones, y
una vez terminadas las fiestas regresaron sin problema a sus lugares de origen.

Las fiestas, que duraron cuatro dias, incluyeron danzas y otras actividades. El cuar-
to y tltimo dia, los enemigos capturados en los recientes combates fueron sacrificados en
honor de Huitzilopochtli, dios del Sol y de la guerra. El nuevo gobernante fue coronado en
publico por los sefiores de Tetzcoco y Tlacopan y por el supremo sacerdote, quienes le colo-
caron la xiuhuitzolli y lo invistieron con los atavios correspondientes. El acto terminé en el
momento en que se le unté el rostro con betin negro (alquitran) para acentuar el caracter

divino del tlatoani. Duran dice que:

prometia favor a las cosas divinas y defender sus dioses y ley y en el vestilla [vestir-
le] las vestiduras Reales y ponelle [ponerle] la corona y todas las demas insignias de
Rey, juraba y prometia de guardar sus leyes civiles y fueros y privilegios y preemi-
nencias de la ciudad, y de sustentar las guerras y defender la Reptiblica 6 morir en

la demanda.*

Quiza la idea de Moctezuma de invitar a los jefes enemigos llevaba un mensaje: que
vieran el poderio mexica y la manera como eran tratados los vencidos. Observar todos estos
actos debié de impresionar mucho a aquellos dirigentes. Las crénicas sefialan cémo los
jefes enemigos participaron en danzas por la noche disfrazados para no ser reconocidos, al
tiempo que consumieron hongos alucinégenos que los transportaron a estados de éxtasis;

podemos suponer que la pasaron bastante bien durante su estancia en la ciudad mexica.

El palacio de Moctezuma Il

Una de las primeras disposiciones del nuevo tlatoani consistié en sustituir a todas las per-
sonas que servian en el palacio real. Ordené que la servidumbre fuera formada exclusiva-
mente por hijos de los nobles y que no tuviera acceso a estos quehaceres la gente del
pueblo, como habia ocurrido cuando gobernaba su tio Ahuitzotl. Llevé a cabo cambios
importantes en aspectos administrativos y de gobierno y su poder llegd a extremos de no
permitir que se le mirase a la cara. Su palacio, conocido como Casas Nuevas de Mocte-
zuma,’ fue erigido fuera del recinto ceremonial de la ciudad de Tenochtitlan, el cual con-
taba con alrededor de setenta y ocho templos o adoratorios en su interior y el principal de
ellos era el Templo Mayor o Huey Teocalli, que simbolizaba el centro del universo. Esta
enorme plaza de cerca de 400 metros por lado constituia el lugar de habitacién de los dio-
ses y, por lo tanto, el sitio de mayor sacralidad de la ciudad (véase fig. 39). Estaba cercada
por una plataforma con cuatro accesos, de los que partian grandes calzadas que unian a la
ciudad con tierra firme, a través del lago de Tetzcoco. En el lado sur habia una gran plaza
en cuyo flanco oriente se levantaba el palacio de Moctezuma II. Su ubicacion respecto del
recinto ceremonial debi6 elegirse por el significado del sur para los mexicas: era el rumbo

del universo que se identificaba con el color azul; su glifo era el conejo y se le consideraba

60  MOCTEZUMAIII

Fig. 16

Mapa de Tenochtitlan que

muestra las diferentes calzadas
que conducian a la isla, la parte
principal de la ciudad y la ubicacién
del palacio de Moctezuma Il junto
al recinto ceremonial.

Fig. 17 pdginas siguientes

Mapa encargado por Herndn
Cortés que muestra el Golfo de
México a la izquierda y la Cuenca
de México y Tenochtitlan a la
derecha, con un recinto ceremonial
desproporcionado en el centro de
la ciudad. Nuremberg 1524.
Biblioteca Newberry, Chicago.
Véase cat. 4.

®Tenayuca

TLATELOLCO

i ‘;b

Huitzilopochco ¢

°
P" Atzacualco CapeEs

NOCHTITLAN

Recinto

Palacio de— sagrado
aydcatl

cio de.”
Moctezuma 1=

Moyotlan \/_/
Zoquiapan
\

lugar de la abundancia. Quien regia este rumbo del universo era Huitzilopochtli, dios solar

___Palacio de
Moctezy

y de la guerra, que a la vez ocupaba uno de los dos santuarios que estaban en la parte supe-
rior del Templo Mayor. Puesto que el papel del tlatoani estaba asociado al Sol, parece 16gi-
co que su palacio ocupara ese lugar.

Cronistas soldados como Herndn Cortés y Bernal Diaz del Castillo, quienes lo
conocieron y narraron sus particularidades, nos han dejado una amplia descripcién del

palacio. En palabras de Cortés:

Tenia dentro de la ciudad sus casas de aposentamiento, tales y tan maravillosas,
que me parecia casi imposible poder decir la bondad y grandeza de ellas. E por
tanto no me porné [pondré] a expresar cosas de ellas, mas de que en Espafia no hay

su semejante.®

Los relatos de distintos cronistas ratifican lo dicho por el capitin espafiol. Sola-
mente contamos con dos planos que nos indican lo que pudo ser este palacio: el que
mando a hacer Cortés y que fue publicado en Nuremberg en 1524 (fig. 17 y cat. 4), y la pin-
tura del mismo en el Cédice Mendoza (cat.17). En el primero observamos la localizacién del
palacio fuera de la plaza principal de Tenochtitlan, y se aprecian las dimensiones que debié

de tener, pues ocupa una buena parte del plano. En el palacio vemos una inscripcién que

LA CORONACION DE MOCTEZUMA 11

61



Rees fuerat quondam preftans, & Gloria fumma
Orbis fubiectus Cefaris Imperio,

Hic longe preftat, cuius nunc QOirbis Fous,
Et Nouus,atq alter panditur Aufpitis,

almg
b.wmg,

1:.
=
=3
bt
e

Lyt
S

o e

r.-.."'l

——

FI
5

X
6,

A

~giip

Quilibet pundtus magnus continet leacas duade
im cii dimidia,ira ¢ duomagni puncii continent
. wigint quing leucas, Cotiner aute leuea quanor
- Iralica miliaria, ita g omnes punciiqui hic cofpis

T LINTICT] EROLHT

T

b .-'-_'- 1."' o .-'.
-——- f

=




64

dice “dom. D. Moctezuma”. Hay tres accesos que llevan a un patio central rodeado de edifi-
cios. Detras de estos conjuntos vemos otras edificaciones en forma de L, que pueden co-
rresponder a algunos pisos y muros prehispanicos que han sido encontrados recientemente
por la arquedloga Elsa Hernandez Pons debajo de la Casa de Moneda en la ciudad de
México. Este conjunto rodea lo que parece ser un bosque o jardin arbolado descrito por
Bernal Diaz del Castillo:

No olvidemos las huertas de flores y arboles olorosos, y de los muchos géneros que
de ellos tenia, y el concierto y paseadero de ellos, y de sus albercas y estanques de

agua dulce [...]°

Al norte de este bosque esta lo que parece ser el zoolégico formado por un cuadra-
do con ocho casilleros. Por lo menos en cinco de ellos hay aves, en tanto que en otro se ve
algo parecido a un felino y otros dos tienen figuras que pueden ser humanas o representa-
ciones de simios. Una tltima figura resulta dificil de identificar. El zoolégico llam¢ la aten-

ci6én de Bernal Diaz, quien entre otras cosas nos relata lo siguiente:

Dejemos esto y vamos a la casa de aves, y por fuerza me he de detener en contar
de cada género de qué calidad eran, desde aguilas reales y otras dguilas mas chicas
y otras muchas maneras de aves de grandes cuerpos hasta pajaritos muy chicos,

pintados de diversos colores [...]

MOCTEZUMA I

Fig. 18

llustracién de las diferentes
especies de animales y aves del
zoolégico y del aviario localizados
dentro del complejo arquitecténico
del palacio de Moctezuma II. Del
Cddice Florentino, libro 8, fol. 30v.

N—— e e
Ao oy e dro By B G OO T — u '5'33 G
Mol e Sondoneo in ; 1‘&

Fig. 19
Detalle de ilustracién que repre-
senta a Moctezuma Il sentado en

la habitacién central del piso supe-

rior de su palacio. Del Cédice
Mendoza, ldmina 69, Biblioteca
Bodleiana, Oxford. Véase cat. 17.

Mas adelante agrega que en otra parte se encontraban:

todo género de alimafas y tigres y leones de dos maneras, unos que son de hechu-
ra de lobos, que en esta tierra se llaman adives, y zorros, y otras alimafias chicas, y
todas estas carniceras se mantenian con carne [...] también tenian en aquella

maldita casa muchas viboras y culebras emponzofniadas.

Si unimos estos tres grandes espacios (casas, jardines y zooldgico) vemos que ocu-
paban un lugar de grandes dimensiones tal como lo describen diversos cronistas.

La lamina 69 del Cédice Mendoza es una imagen del palacio visto de frente con tres
accesos (coincide en esto con el plano de Cortés). Uno de los accesos o puertas tiene enci-
ma la inscripcién “sala del consejo de guerra” y la otra tiene otra inscripcion en la que se
lee “sala del consejo de Moteczuma”. Dentro de esta habitacion hay cuatro personajes sen-
tados con el simbolo de la palabra frente a la boca y encima de ellos vemos otro escrito que
se refiere a la funcién de estos sefiores, pues dice “estos cuatro eran como oydores del con-
sejo de Moteczuma, hombres sabios”. En medio de ambas hay una especie de escalinata o
pasillo que lleva a un patio en la que se lee “patio de las casas reales de Moteczuma”. Al
fondo (fig. 19) tenemos tres habitaciones: la de la izquierda muestra las siguientes pala-
bras: “casa donde se aposentaba a los sefiores de Tenayuca y Chiconautla y Cuhuacan [Cul-
huacan] que eran sus amygos de Moteczuma”, en la de la derecha leemos “casa donde
aposentaban a los grandes sefiores de Texcoco [Tetzcoco] y Tacuba [Tlacopan], que eran sus
amygos de Moteczuma”. En medio de estas casas y de manera muy destacada vemos el
aposento del tlatoani con un letrero que dice “trono y estrado de Moteczuma donde se
sentaba a corte y a juzgar” y, en efecto, se aprecia la figura de Moctezuma sentado sobre su
icpalli o silla real portando la diadema o xiuhuitzolli que lo identifica como tlatoani. Arriba

» 11

y debajo de él leemos su nombre “Moteczuma”.

LA CORONACION DE MOCTEZUMA II

65



Ambas imagenes del palacio real coinciden con los relatos dejados por Cortés y

Bernal Diaz del Castillo, ademas de otros cronistas como Bernardino de Sahagtn. El pala-
cio de Moctezuma I comprendia una gran cantidad de aposentos y salas para diferentes
usos. Habia salones destinados para ejercer la justicia y escuchar los pleitos de la gente; alli
dictaban sentencias los jueces quienes, por cierto, tenian que obrar con total equidad o
podian, a su vez, ser juzgados y condenados. También habia otra casa, tecpilcalli, dedicada
a servir como lugar donde se juzgaba a soldados nobles y gente de guerra que hubieran
cometido algtin delito. Se dice que en alguna ocasiéon un alto jefe militar cometié adulte-
rio y se le impuso la pena de muerte a pedradas, que era la manera de ajusticiar este delito.
Otra casa estaba dedicada para el consejo de guerra, formado por altos mandos militares
que alli se reunian. Los guerreros que eran tomados prisioneros en las guerras de expan-
sién del imperio tenian un lugar donde eran alojados bajo vigilancia. En la sala conocida
como petlacalco se guardaban y se llevaba relacién puntual de diversos granos comestibles
ahi almacenados. Nos dice fray Bernardino de Sahagiin acerca de esto en su Historia ge-

neral de las cosas de Nueva Espafia:

En este lugar posaba un mayordomo del sefior, que tenia cargo y cuenta de todas
las trojes de los mantenimientos de maiz que se guardaban para proveimiento de
la ciudad y republica, que cabian a cada dos mil fanegas de maiz, en las cudles
habia maiz de veinte afios sin dafiarse; también habia otras trojes en que se guar-

daban mucha cantidad de frijoles.”
Muchos otros productos eran almacenados en este lugar para prevenir épocas de

escasez en la ciudad, como llegd a ocurrir en algiin momento. A esto se unia otra sala cono-

cida como calpixcacalli, en donde se guardaba todo el tributo proveniente de las distintas

MOCTEZUMA II

Figs. 20y 21

Izquierda: Un juglar y un acrébata
durante una celebracién. Del
Cddice Florentino, libro 8, fol. 19v.
Derecha: Participantes en una fies-
ta tocando un caracol, percusiones
y sonajas. Del Cddice Florentino,
libro 8, fol. 41r.

provincias sujetas al imperio, y si alguno de los encargados
osaba robar algo, de inmediato se le juzgaba y se le quita-
ban todas sus pertenencias. El tributo se pagaba principal-
mente con los productos de cada regién como mantas de
algodoén, cacao, maiz, frijol, etc., diferentes tipos de materia-
les como pieles plumas, conchas, entre otros (Capitulo 5).
Las poblaciones cercanas sujetas al imperio estaban obliga-
das a aportar trabajadores para las construcciones. Durante
su reinado, Moctezuma logr6 expandir las fronteras de su
imperio al conquistar pueblos y regiones completas. Ade-
mas de los afiadidos por su antecesor, cerca de trescientos
setenta pueblos pagaban tributos al llegar los espafioles.

Otro lugar era el destinado a los cantores y danzan-
tes al servicio del emperador. Existian habitaciones para
muchos de los sirvientes del palacio. Algo interesante es
que igualmente habia espacios destinados para toda una
serie de especialistas como orfebres, escultores, pintores,
personas dedicadas al trabajo de las plumas, material del
que hacian verdaderas obras maestras. También habia quie-
nes trabajaban el cobre y tallaban distintos tipos de piedras.
Al parecer, ahi se esculpian figuras de piedra que imitaban
objetos de otras regiones para depositarlos en el Templo
Mayor de Tenochtitlan, segiin estudios que se han hecho
recientemente de estos objetos.

Todo lo anterior nos habla de la magnificencia y
dimensiones que tenia el palacio real. Como hemos visto,
no soélo era el lugar de habitacion del tlatoani, sino que en
él se encontraban todos los servicios que estaban bajo su
control, como todo aquello relacionado con la guerra, la
justicia, el pago del tributo, el almacenamiento de granos,
los aposentos para visitantes distinguidos, ademas de las
areas de esparcimiento del sefior, como eran el zoologico y
las fuentes y parques con arboles y animales de todo tipo.
Con razén los conquistadores se quedaron maravillados

ante tanta grandeza.

Fig. 22

Artesanos especializados martillando
y fundiendo oro para la confeccién de

objetos para la elite. Del Cédice
Florentino, libro 9, fol. 53v.

LA CORONACION DE MOCTEZUMA 11

67



Cat. 14
Piedra de la coronaciéon de Moctezuma II

1503, mexica
Basalto, 67.3 X 57.7 x 22.8 cm
Instituto de Arte de Chicago, Acervo de adquisiciones principales, 1990.21

Bibliografia selecta: Beyer 1921, pp. 36-56; Townsend 1982, pp. 111-140; Washington
1983, pp. 41-42; Townsend 1987, pp. 371-409; Townsend 1992, pp. 170-185; Townsend
2000, pp. 135, 168, figs 106, 107; Ledn-Portilla 2002, pp. 20-27, ill. p. 25; Londres 2002,
pp. 455-56, nim. 226

Tallado por los seis lados, este bloque de piedra probablemente
se colocé originalmente sobre el piso. El glifo de la fecha 1-
Conejo en la parte posterior se relaciona con la creacion de la
tierra y también es el nombre calenddrico de la diosa de la tierra
Tlaltecuhtli. Por la parte frontal, cinco glifos se relacionan con
fechas miticas mientras que otros dos podrian referirse a un
acontecimiento histérico.

Las cuatro eras transcurridas, o “Soles” cosmogénicos, estan
representadas en las cuatro esquinas de la cara anterior. Pueden
leerse en sentido contrario a las manecillas del reloj, comenzan-
do desde el glifo 4-Océlotl (Jaguar) ubicado abajo a la derecha.

Esta era fue el Ocelotondtiuh (el Sol Jaguar) que concluy6 con propuesto que éstos indican la fecha probable de la coronacién de
una plaga de jaguares. Estd seguida por 4-Ehécatl (Viento), arriba ~ Moctezuma Il, el 15 de julio de 1503, y que tal vez este monumento
a la derecha, conocida como Ehecatondtiuh (El Sol Viento) que la conmemoraba. La fecha 1-Cocodrilo se relacionaba con el
concluyé con huracanes, y por 4-Quidhuitl (Lluvia), arriba a la comienzo del tiempo y, por ende, estaba asociada con las

izquierda, fue Quiauhtonatiuh (el Sol Lluvia) que concluyé en coronaciones.

lluvias de fuego. El tltimo glifo 4-Atl (Agua), abajo a la izquierda, Cuatro representaciones de Tlaltecuhtli rodean la escena central.
representa Atondtiuh (el Sol Agua) que concluyé con inundacio- Agachada en posicién vertical, la diosa se representa con manos y
nes. Cada una de estas eras estaba asociada con un punto pies en forma de garra, con una falda decorada con un craneo y
cardinal, simbolizando en su conjunto las cuatro esquinas del huesos cruzados y un crdneo més en la cintura. Su boca abierta y los
cosmos: norte para Océlotl, este para Ehécatl, sur para Quighuitl  dientes desnudos nos recuerdan los constantes sacrificios necesarios
y oeste para Atl. para alimentar a la tierra y mantener la estabilidad en esa era.

La era actual, o “Quinto Sol”, estd representada por el glifo El relieve en esta piedra es tanto una representacién cosmoldgica
4-Movimiento (Nahui Ollin), tallado en el centro en forma de como cosmogoénica del mundo mexica, trascendiendo el tiempo
una X. Un ojo cédsmico marca el punto en el que dos lineas se mitico e histérico. Nos ofrece una clara visién de las herramientas
encuentran para formar este glifo. Los cruces de caminos ideoldgicas utilizadas por Moctezuma para afirmar su poder y
se consideraban como lugares inestables y peligrosos que ame- consolidar su imperio, pues coloca dentro de este marco los
nazaban con colapsos o destruccion; el simbolo refleja la acontecimientos dindsticos-histéricos, y de manera més especifica,
creencia de que la quinta era estaba destinada a terminar con un el principio de su gobierno. EVLL

terremoto. Los cuatro circulos que
marcan el cardcter numérico de cada era
se colocaron en las cuatro esquinas de
cada glifo. Como tales, crean un
quincunce que es replicado por la
composicién general de las cinco
edades, que refuerzan visualmente el
concepto de la quinta era como un
paradigma de inestabilidad en el centro
del universo.

En el eje vertical se encuentran otros
dos glifos, el signo del dia 1-Cipactli
(Cocodrilo) y 11-Acatl (Cafia), este tltimo
tallado dentro de un cartucho cuadrado
para indicar una fecha de afio. Se ha

68 MOCTEZUMA Il 69



Cat. 15
Cofre funerario

ca. 1500, mexica

Piedra, 22 X 24 X 24 cm

Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México,
inv. 10-223670

Bibliografia selecta: Galindo y Villa 1897, pp. 48-49;
Penafiel 1910, pp. 124-126; Umberger 1981; Londres 2002,
p. 449, num. 201

Las crénicas del siglo xvI registran que
cuando morfa un gobernante mexica, su
cuerpo preparado era envuelto en mantas
para formar un bulto. Este era adornado

con una méscara que mostraba la apariencia
del monarca cuando era joven. Se colocaban
objetos rituales alrededor de él y el cuerpo
era incinerado. Las cenizas eran conservadas
en recipientes simbdlicos.

Este recipiente rectangular con tapa
tallado en piedra es una de las pocas cajas
funerarias sobrevivientes asociadas con el
linaje real mexica. Su rasgo principal
distintivo es la xiuhuitzolli o copilli, 1a corona
del tlatoani de Tenochtitlan, que estaba hecha
de una hoja de oro cubierta con mosaico de
turquesas. La corona combinaba asf dos
elementos preciosos cdztic teocuitlatl (oro)
asociado con el dios del Sol, Tonatiuh,

y la piedra turquesa azul asociada con
Xiuhtecuhtli, que reflejaban a los dos dioses
patronos de los gobernantes.

El recipiente y su tapa forman un bloque
rectangular casi perfecto, que esta tallado
por dentro y por fuera. El cofre esta decorado
con ocho quincunces, dos en cada lado,
enmarcados por plumas por encimay por
debajo. La fecha 11-Pedernal aparece en la
parte superior de la tapa, mientras que el
fondo de la caja muestra la fecha 5-Serpiente.
Dentro de la tapa estd el glifo onoméstico del
monarca, caracterizado por su largo cabello
con un copilli atado en la parte posterior,
orejeras de turquesa o piedra verde y el glifo
de tlatoani (“el que habla”).

Este cofre probablemente proviene de
Tetzcoco, la capital de los acolhuas. Ha
creado gran controversia, pues los gobernan-
tes de Tetzcoco no usaban xiuhuitzolli. Pefiafiel
indica que este cofre fue hecho para Nezahual-
pilli, mientras que Umberger considera que
pudo haber sido un tributo presentado por el
gobernante de Tenochtitlan a su aliado

muerto. FSO

MOCTEZUMA I

Cat. 16
Cofre con la fecha 6-Cana

ca. 1511, mexica

Piedra, 29.5 x 25.5 x 20 cm

Staatliche Museen, Berlin: Preussischer Kulturbesitz, Ethnologishes Museum,
IV Ca b26921 a-b

Bibliograffa selecta: Gutiérrez Solana 1983, pp. 54-55; Pasztory 1983, p. 255; Washington
1983, p. 66; Solis Olguin 1993, pp. 78-79, 96-99; Londres 2002, p. 440, nim. 168; Lépez
Lujan 2009b

Se conocen varios cofres de piedra mexicas o tepetlacalli,
literalmente “canastas de piedra”. De acuerdo con fuentes
etnohistdricas estas cajas contenian las cenizas de los guerreros
y grandes gobernantes cremados, o los cuerpos de los nifios
sacrificados al dios de la lluvia Tlaloc (véase cat. 12). En algunos
ejemplos, la iconografia tallada en la caja incluye retratos de
personajes que se perforan los I6bulos de las orejas, lo que su-
giere que portaban instrumentos de autosacrificio que pertenecian
a la realeza o la nobleza (véase cat. 58).

Mientras que algunas de las cajas sobrevivientes ostentan
extensos tallados de glifos combinados con imégenes figurativas,
sélo tres incluyen el glifo onomastico de Moctezuma Il con el
xivhuitzolli (diadema de turquesa), el cabello, las orejeras y el
ornamento en la nariz (véanse también cats. 15 y 58). En este
ejemplo, el glifo de Moctezuma es reproducido en la parte frontal
del cofre; sin embargo, no se encuentra la virgula de la palabra
que simboliza la destreza del tlatoani como gran orador.

El glifo del afio 6-Cafia estd inscrito dentro de un cartucho
que se extiende sobre la cara superior de la tapa. Este glifo puede
referirse a una fecha histérica o mitica, que pudiera ser 1459 o
1511. La primera coincide con el reinado de Moctezuma | (1440-
1469) y la segunda con el de Moctezuma Il (1502-1520). Ambos
gobernantes usaron el mismo glifo onoméstico que inclufa la
xiuhuitzolli, pero este glifo se asociaba con mayor frecuencia a
Moctezuma I, tanto en los manuscritos coloniales como en las
esculturas imperiales. Esto hace que 1511 sea la fecha mds
plausible, en especial cuando se considera también el estilo
tardio de la talla de la tapa. EVLL

71



72

El palacio de Moctezuma

Cddice Mendoza

ca. 1541, mexica

Papel, 30-31.5 x 21-21.5 cm

Biblioteca Bodleiana, Universidad de Oxford, Ms. Arch. Selden A.1, fol. 69r

Bibliografia selecta: Brotherston 1995, pp. 55-61, 145-153; Berdan y Anawalt 1997

Unos veinte afios después de la conquista, el Cédice Mendoza
fue elaborado por tlacuiloque (artistas-escribas) indigenas en
Tenochtitlan, a solicitud del primer virrey de la Nueva Espafia,
Antonio de Mendoza. Junto con su célebre ldmina inicial (véase
cat. 3), el manuscrito pictogréfico estd dividido en tres partes
principales: una historia imperial de Tenochtitlan, las listas de
tributos de Moctezuma Il y una descripcién de la vida en la ciudad
y las leyes e instituciones que la gobernaban. Una transcripcion
alfabética en idioma espafiol acomparia a la mayoria de las
paginas, junto con comentarios explicativos.

El palacio de Moctezuma se representa con el huey tlatoani
(orador supremo) sentado en el interior sobre un trono. Envuelto
casi por completo en su manto, esta en cuclillas sobre la estera
tejida de mando, en la postura tradicional que se daba a los

MOCTEZUMA I

hombres de alto rango. Su condicién real esta indicada por el
manto de tono turquesa y la diadema triangular incrustada de
joyas (xiuhuitzolli) atada a su cabeza con un nudo rojo.

Las cuatro cdmaras restantes son identificadas como las
habitaciones para los sefiores aliados visitantes o las salas del
consejo. El consejo de jueces que se presenta abajo a la derecha
se expresa con palabras de color azul turquesa propias de la
autoridad de Moctezuma, mientras escuchan y analizan las
apelaciones de los litigantes que presentan las demandas. La
disposicién del palacio se asemeja bastante al plano simple del
mismo edificio incluido en el Mapa de Nuremberg (cat. 4), lo
que pudiera sugerir cierta exactitud arquitecténica. Aunque emplea
una perspectiva tridimensional, el artista del Cddice Mendoza
siguid la légica interna del quincunce o plano césmico de cinco
puntos. Complementado por un parapeto que lleva cinco grupos
de circulos concéntricos (detalles iconograficos propios de los
edificios de gobierno), el salén del trono y su patio extendido
estdn dispuestos al centro de las cuatro cdmaras. Simbolizada por
cuatro mds uno litigantes, y cuatro mds uno jueces presidentes
(incluyendo a Moctezuma), la estructura de gobierno bajo este
emperador mexica también estd calificada como ordenada en
forma césmica. EwW

3 Lk&lwcgm@

arfie Selnd catus

--'n'-'-.!-nrwl-i'r?m

]r“ji_nﬁ e
i

r T o

£ contofo Scgmerza-

e o o e

p.‘.{ -
Craiets

T O Berrie
@ffol Lgm

= = -

FE-R Tn..:l.d'-h L'._#H_ -!:\nwr-:'.-._ I.I":ﬂf:-r.ﬂ}zz,g
Sk cvm fcfu S mwiecenmn  Som
bres Solovs /s




74

Cat. 18
Cabeza de serpiente emplumada

ca. 1507, mexica
Basalto, 54 x 55 X 61 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-81558

Bibliografia selecta: Bernal 1967, p. 161, nim. 84; Londres 2002, p. 450, num. 202

Esta impresionante cabeza de serpiente alguna vez formé parte de
la ornamentacién del palacio de Moctezuma Il en Tenochtitlan.
Los escalones conservados in situ en el Templo Mayor sugieren
que pudo haber formado parte de una alfarda en la parte superior
de las escaleras del edificio.

La forma de cubo es el rasgo mds obvio de la talla, diferen-
ciando a la cabeza de reptil del naturalismo que solia imperar en
las estatuas de este periodo. El disefio geométrico sin duda
pretendia dotar a la figura de una autoridad ancestral. Al frente, la
fina linea de dientes estd enmarcada por cuatro espirales, los dos

MOCTEZUMA I

de abajo sugieren una lengua bifida. El formidable colmillo curvo,
el ojo grande y las franjas onduladas a cada lado del perfil de la ser-
piente sugieren el movimiento de las plumas de esta criatura mitica

e identifican la talla como una representacién de la serpiente
emplumada, Quetzalcéatl.

Una pieza similar que se encuentra en el Museo Rautenstrauch-
Joest de Colonia, Alemania, pudo también provenir del palacio de
Moctezuma. Esta serpiente estd muy cerca en estilo a las tres
cabezas rectangulares de serpiente encontradas en 1944 en el cruce
de la calle de Cuba y la calle de Palma en la ciudad de México. Las
bases de estas esculturas muestran el numeral 8 tallado al “estilo
Xochicalco”, que era muy anterior a los mexicas y estd vinculado con
la fecha 2-Cafia (1507), marcando la ceremonia del Fuego Nuevo
durante el reinado de Moctezuma IlI. Por lo tanto, es probable que
esta cabeza de serpiente fuera tallada en un estilo arcaico de forma
deliberada con fines conmemorativos como las demds del palacio
de Moctezuma, aunque no posee ninguna fecha calendérica. FSO

Cat. 19
Fragmento de serpiente de cascabel

ca. 1500, mexica

Basalto, 101 x 138 x 60 cm

Museo Nacional de Antropologfa, ciudad de México,
inv. 10-220935

Bibliografia selecta: Pasztory 1983, pp. 234-235; Garcia
Moll, Solis Olguin y Bali 1990, p. 31; Solis Olguin 1991,
p. 121; Bilbao 2005, p. 220

Las crénicas dejadas por Hernan Cortés
y su grupo de colaboradores describen la
opulencia y las grandes proporciones del
palacio construido para Moctezuma II.
Poco queda de este legendario edificio
situado al sur del recinto ceremonial. La
estructura original fue desmantelada y
demolida para construir el palacio del
virrey, que fue transformado en el Palacio
Nacional de México después de la guerra

de independencia a principios del siglo XIX.

Sin embargo, algunos fragmentos
ornamentales del palacio original han sido
rescatados, la mayoria de ellos descubiertos
al realizar trabajos de conservacién durante
el siglo XX. Uno de esos fragmentos es esta
cola de serpiente, que es notable por los
cascabeles que posee.

El detalle en relieve del enorme cuerpo
de la serpiente es muy impresionante.
Aunque estd cubierto de escamas en forma
apropiada, se encuentran seis mazorcas
distribuidas entre ellas, lo que transforma
al reptil en una metéfora de la tierra que
con generosidad suministra el alimento al
pueblo mexica. Sin duda alguna, este frag-
mento formaba parte de una imagen de la
diosa Cihuacdatl (“mujer serpiente”). Esta
deidad simbolizaba el poder femenino de la
naturaleza al dar vida y mantenimiento, y ce-
rraba el ciclo humano al ser la anfitriona de
los cadaveres quienes morian. FSoO



Cat. 20
Fragmento de friso

ca. 1500, mexica
Piedra, estuco y pintura, 30.5 x 233.5 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-333560

Bibliograffa selecta: Solis Olguin y Morales Gémez 1991, pp. 20-22, 303-306

En la década de 1930 la antigua Plaza del Volador fue excavada
para dar paso a la imponente Suprema Corte de Justicia en la
esquina sudoeste de la Plaza de la Constitucién. Los trabajos
descubrieron no sélo la base de la plataforma prehispénica que
contenia una enorme ofrenda de recipientes de cerdmica (véanse
cats. 48-50), sino también restos arquitectdénicos, la mayoria de
los cuales fueron destruidos. Las pocas piezas que fueron
rescatadas incluyen losas y fragmentos de frisos o bordes
ornamentales con chalchihuit! (el simbolo de la piedra verde).
Las losas estan decoradas con motivos calados escalonados
(xicalcoliuhqui) en forma de grandes rectdngulos, mientras que
los frisos se identificaron posteriormente como parte de un salén
para banquetes rituales relacionado con un edificio del palacio.

MOCTEZUMA I

Estos elementos se parecen a las piezas encontradas durante la
restauracion de la seccién norte del Palacio Nacional. Cuando

la Sala Mexica del Museo Nacional de Antropologia fue reorganizada
en 1999, este salén para banquetes fue reconstruido con los frag-
mentos subsistentes de la Plaza del Volador.

También se descubrieron fragmentos de un segundo friso mds
angosto y con una decoracién similar de calado escalonado, pero
esta vez rematado en una espiral de manera que predomina el pa-
trén circular. Siete de los fragmentos se armaron y se exhiben
en la Sala Mexica hoy en dia.

De acuerdo con el arquedlogo Eduardo Noguera, quien clasificé
los objetos encontrados en las excavaciones de la Plaza del Volador,
este fragmento habria formado parte de un friso que adornaba
los muros de estas plataformas piramidales. Este raro descubrimien-
to arquitecténico es reminiscente de las imdgenes de los templos y
otros edificios de la regién mixteca de Oaxaca registrados en los
cddices prehispanicos. Puesto que este fragmento corresponde a
la parte sur del palacio de Moctezuma I, sugiere que para la
época de su reinado, la decoracién en estilo mixteca habia influido
en la arquitectura de Tenochtitlan al igual que en la orfebreria y la
cerdmica. FSO

e e




Capitulo 3

Ty g o e

2

° Y 4
e TN, T '#&E.ﬁf_r-.-vtﬁvﬁi-.:ﬁg;?ﬁﬁse-*fr.u._-_.afﬂﬂt’%ﬁ:‘ﬂﬂWﬁ* ;__
T waeams | as imagenes de

o 3 - . T B R o=
3 ..:--..' .F.-..' e - o . .-1 . ! Ve i "--_'._. .- “‘im ';' . o L i
. o e ‘.'.\. o - i . '}
A AT e e R e T 5 octezuma
PR e - e g
e P, g e sus simbolos de poder
i i : - y
i A - - = .'..
— W T e e : . Guilhem Olivier y Leonardo Lépez Lujén
- Tl Fol - <
- -';1' T - ) .
] e - ; w
= -‘;‘\- 1 i - F : " ’
A . o

A PARTIR DE numerosos testimonios histdricos tanto directos como indirectos, sabemos
que al momento de su muerte en 1520 Moctezuma II era un hombre maduro, pero sin
quedar claro si ya habia alcanzado los cincuenta y dos afios de edad, como algunos opinan, o
si ain se encontraba en sus cuarenta. De manera recurrente, se le describe fisicamente como
una persona de talla mediana, delgada y con una barba escasa, aunque larga,' lo que de algu-
na manera coincide con las imagenes en estilo europeo que de €l se incluyen en los cédices

Mendoza y Florentino (figs. 19 y 71).” El soldado Bernal Diaz del Castillo lo recuerda como

de buena estatura y bien proporcionado, e cencefio e pocas carnes, y la color no
muy moreno, sino propia color y matiz de indio, y traia los cabellos no muy largos,
sino cuanto le cubrian las orejas, e pocas barbas, prietas y bien puestas e ralas, y el
rostro algo largo e alegre, e los ojos de buena manera, e mostraba en su persona

en el mirar por un cabo amor, e cuando era menester gravedad.’

; b : el o A Fray Francisco de Aguilar nos completa el cuadro al hablar, ademas de la fisonomia de Fig. 23

< Sl : Detalle de la caja de la Coleccién
Hackmack que muestra a
Moctezuma Il realizando un
autosacrificio al extraer sangre

Moctezuma, de su caracter:

Era aquel rey y sefior de mediana estatura, delicado en el cuerpo, la cabeza grande
y las narices algo retornadas, crespo, asaz astuto, sagaz y prudente, sabio, experto,

aspero en el hablar, muy determinado.*

del I16bulo de la oreja con un
hueso perforador (véase cat. 58).
Museum fiir Vélkerkunde,
Hamburgo.




80

COPriutto xxx] de Omp [TV M gue.adls eniispern. guss el posecicas Gt
tocama. .fr:.ﬂ-";..:.rm'},-';_ VR prEmln  COR T g Rw'ram&’ﬁf"ﬁ}rf

Ninguno de estos rasgos esta presente en las imagenes en estilo indigena de Moc-
tezuma I1I, simplemente porque los mexicas no practicaban el arte del retrato antes de la lle-
gada de los europeos. En las esculturas y las pinturas autoctonas resulta sencillo reconocer
a los reyes de Tenochtitlan si atendemos a su vestimenta, su parafernalia y el contexto en que
se encuentran; pero nos es imposible distinguirlos entre si a partir de sus rostros o de sus
gestos, pues todos fueron figurados de manera convencional y estereotipada. Obviamente,
los artistas mexicas los individualizaban, pero lo hacian a través de complejos glificos
onomasticos que solian plasmar cerca de la cabeza de los personajes representados.’

En el caso especifico de Moctezuma II, se empled como elemento glifico principal
una xivhuitzolli o diadema seforial de oro cubierta con mosaico de turquesa, pues el nom-
bre de este rey significa literalmente “Se enoja sefiorialmente”. La xiuhuitzolli era represen-
tada de perfil, con su caracteristica silueta triangular y de color azul, ademas de dos cordeles
rojos con los que la diadema era anudada a la nuca. Cuando forma parte de un complejo
onomastico, suele estar acompafiada de uno o mas elementos glificos complementarios,
entre ellos una cabellera lacia y bien recortada; una nariguera (yacaxihuitl), una orejera (xiuh-
nacochtli) y/o un pectoral escalonado también de turquesa; una doble virgula de la palabra,
algunas veces en forma del bélico glifo teoatl-tlachinolli (“agua divina-campo quemado”);
varias plumas o bandas paralelas, asociadas simbdlicamente con la penitencia y el ayuno, lla-
madas por los especialistas “cuerdas de ayuno”. Aclaremos, empero, que el complejo glifico
de la xiuhuitzolli resulta problematico, pues ésta se utilizé6 también —no apoyada sobre la
cabeza— para identificar a Moctezuma I (1440-1469 d.C.), a los principales lideres militares
de Tenochtitlan y a los jueces que desempefiaban sus funciones en nombre del rey.

En el arte escultorico mexica existe un reducido grupo de monumentos y otro de
objetos rituales calificados por el complejo glifico de la xiuhuitzolli. Como puede suponerse
por lo arriba sefialado, atin se debate si los primeros fueron comisionados durante el reina-

do de Moctezuma II (1502-1520 d.C.), y si los segundos formaban parte de las preciadas po-

MOCTEZUMA I

Fig. 24 arriba izquierda

Moctezuma | supervisa la ejecucion
de su retrato escultérico en
Chapultepec, ciudad de México.

Del Cddice Durdn, fol. 91v.
Biblioteca Nacional, Madrid.

Fig. 25 arriba

Restos de la representacion de
Moctezuma Il esculpida en

roca en las faldas de Chapultepec,
ciudad de México.

i

T e D

sesiones de este soberano. El més interesante y el que ofrece menores dudas en cuanto a su
atribucion es el medio relieve que se localiza en el cerro de Chapultepec, en la actual ciudad
de México.® Gracias a las ricas descripciones contenidas en las fuentes histoéricas del siglo
XVI, nos ha llegado noticia de que los soberanos mexicas mandaban esculpir sus efigies en
los afloramientos de andesita ubicados en la base de dicho cerro, costumbre que parece
remontarse a la época de Moctezuma I. Aunque los relieves fueron severamente dafiados en
el siglo xvIII por 6rdenes del gobierno virreinal, subsisten suficientes vestigios como para
distinguir que el personaje mejor conservado —de 1.35 metros de altura— figura a

Moctezuma II. Fue representado de cuerpo entero, erguido frontalmente y con insignias de

Fig. 26

Reconstruccién hipotética del
relieve escultérico de Moctezuma |
vestido como Xipe Tétec. Esta
reconstruccién se basa en el
examen cuidadoso de los restos

de la escultura y en representacio-
nes de Xipe Tétec en los cédices.

LAS IMAGENES DE MOCTEZUMA 11 Y SUS SIMBOLOS DE PODER

81



82

Xipe Totec,’uno de los dioses mesoamericanos de la guerra. Ademas de su ya referido com-

plejo glifico onomastico, lo acompafian fechas calendaricas que han sido vinculadas por los
especialistas con los acontecimientos mas importantes de su vida: 1-Cafa (1467 d.C., posi-
ble afio de su nacimiento), 1-Cocodrilo (dia de su coronacion, véase cat. 14) y 2-Cafia con una
cuerda anudada (el tltimo Fuego Nuevo, celebrado en 1507 d.C., véase p. 140).

Una efigie andloga y también de atribucién indisputable, aunque de mucho me-
nores dimensiones, se encuentra en el llamado Teocalli de la Guerra Sagrada (fig. 27).* Ahi,
Moctezuma II y Huitzilopochtli —el dios patrono de los mexicas— hacen penitencia ante
el Sol y la Tierra. El rey aparece de cuerpo completo y de perfil, luciendo el tipico atuendo
sacerdotal y los implementos propios del autosacrificio. Porta una piel de felino, ademas
del tocado de plumas llamado cozoyahualolli, divisa chichimeca que lo vincula a los pri-
meros reyes de la dinastia. También con el atuendo sacerdotal, la imagen de Moctezuma
IT fue esculpida en la célebre caja de la Colecciéon Hackmack (cat. 58), diminuto recipiente
cuadrangular de dos piezas que bien pudo haber servido para atesorar su sangre y sus
implementos de penitencia.’ En un costado de la caja se ve al rey sentado, punzindose una

oreja y dandole la espalda a su glifo onomastico. La presencia de simbolos y fechas rela-

MOCTEZUMA I

Fig. 27

La figura de Moctezuma I,
identificado por el glifo de su
nombre. Detalle del Teocalli de

la Guerra Sagrada (véase cat. 78).
Museo Nacional de Antropologia,
ciudad de México.

Fig. 28

La Piedra del Sol, monumento
comisionado por Moctezuma |l
(véase también fig. 1). Museo
Nacional de Antropologia, ciudad
de México.

cionadas con el dios creador Quetzalcoatl subrayan el poder y la devocion de Moctezuma,
al tiempo que la fecha 1-Cocodrilo, tallada en el fondo de la caja, nos remite una vez mas

a su ceremonia de coronacioén.

Otras esculturas asociadas a Moctezuma Il

Otros objetos rituales de piedra, pese a no contar con la efigie estandarizada de un rey,
poseen el complejo glifico de la xiuhuitzolli acompaiiado de fechas calendaricas que caen
precisamente dentro del reinado de Moctezuma II. Dos son cajas cuadrangulares de ba-
salto: una tiene un 6-Cafa (1511 d.C.) (cat. 16) y la otra un 11-Cuchillo de Pedernal (1516
d.C.) (cat. 15)." Una escultura mas, aunque de piedra verde y en bulto redondo, represen-
ta a una bella serpiente de fuego; de manera reiterativa, en la base hay un relieve con la
diadema sefiorial y el 2-Cafia con una cuerda anudada que dijimos corresponde a la tltima
celebracion del Fuego Nuevo (cat. 76).”* Mencionemos también dentro de este reducido gru-
po de esculturas con la xiuhuitzolli a la Piedra del Sol,” monumento que fue esculpido en
1512 de acuerdo con algunos investigadores."

Hasta nuestros dias han llegado otras imagenes que parecen rememorar momen-

tos cruciales de la vida de Moctezuma II, si bien es cierto que carecen del complejo glifico

onomaistico de este soberano. Una de ellas es el llamado “Bloque del Metro” (cat. 56), donde




84

un personaje sentado, con atuendo sacerdotal y sobre un fondo de corazones humanos, se
sangra el pecho, los brazos y las piernas en actitud de penitencia.” Hay tres fechas revelado-
ras en las distintas caras de este bloque: 10-Conejo (1502 d.C.), afio que muchas fuentes
sefnalan como el de la entronizacion de Moctezuma II; 2-Cana, del tltimo Fuego Nuevo, y
1-Venado, dia en que nacian los nifios nobles que estaban predestinados a convertirse en
gobernantes. Otro ejemplo interesante es el monumento de Amecameca, tallado en un
pefiasco que se localiza en las faldas del volcan Iztaccihuatl, al sureste de la ciudad de
México." Se percibe ahi la escena donde un individuo ase un incensario junto a un gran
brasero, ademas del ya referido afio de 10-Conejo y la trecena de 1-Cocodrilo. Hablemos
finalmente de la “Piedra de los Cinco Soles” (cat.14),” lapida de basalto que ha recibido
dicho nombre por la presencia en su cara principal de los nombres calendaricos de las
cinco eras cosmogoénicas mexicas (4-Jaguar, 4-Viento, 4-Lluvia, 4-Agua y 4-Movimiento). A
estas fechas se afiadieron el dia 1-Cocodrilo y el afio 11-Cana (1503 d.C.), este Gltimo sefia-
lado en ciertas fuentes como el afio de entronizacién de Moctezuma II. En este caso queda
patente como el arte oficial mexica combinaba las fechas mitolégicas con las histéricas, ubi-

cando los eventos dinasticos en el legitimador marco de referencia de la cosmogonia.
Las insignias sacerdotales

Desde el momento mismo de su eleccién, los reyes mexicas debian dar muestras de su fe,
ofreciendo a los dioses su propia sangre y el humo aromatico del copalli. Esto implicaba una
separacion y un retiro que comenzaban justo al pie del Templo Mayor de Tenochtitlan.”
Desde alli el nuevo rey, ataviado inicamente con un mdxtlatl (braguero), era conducido hasta
la ctispide de la piramide por los reyes aliados de Tetzcoco y Tlacopan y por “dos caballeros
de la ciudad”. Al llegar a la capilla de Huitzilopochtli hacia una reverencia frente a la imagen
del dios. En ese momento, el sacerdote supremo tefiia su cuerpo de negro para manifestar
su estatus temporal de penitente, lo rociaba con agua bendita de la misma manera que acos-
tumbraba rociar las cenizas del rey y a sus deudos durante los funerales, y lo cubria con una
manta pintada con craneos y huesos cruzados que simbolizaba su muerte ritual.

Luego, el sacerdote supremo le entregaba las insignias de penitencia. Estas eran un
xicolli, un chaleco ritual abierto al frente; un yeitecématl, recipiente de calabaza que se sus-
pendia de la espalda con unas tiras rojas y que contenia tabaco en polvo, el cual era mas-
cado por sus cualidades energizantes y estupefacientes; una bolsa para contener el copalli;
un tlémaitl o incensario de cerdmica en forma de serpiente de fuego; un par de punzones
de hueso para el autosacrificio, y unas sandalias azules llamadas xiuhcactli. Una vez que el
rey habia incensado la imagen de Huitzilopochtli, escuchaba una exhortacién en la que se
le ratificaba en su puesto y se le hacian recomendaciones sobre su futuro desempefio. Al
terminar, descendia al pie de la piramide, donde lo esperaban todos los dignatarios para
hacerle reverencias y regalos en sefial de obediencia. A continuacion, el rey se dirigia al edi-
ficio llamado Tlacatecco, donde hacia abluciones, ayunos y mortificaciones corporales du-
rante cuatro dias y cuatro noches. Vale decir que el Tlacatecco ha sido identificado con el
edificio arqueolégico conocido como la Casa de las Aguilas.” Por altimo, se trasladaba a su

palacio con el fin de prepararse para la fiesta de investidura y coronacion.

MOCTEZUMA I

Fig. 29
Moctezuma Il vestido como el
dios del fuego, Xiuhtecuhtli,
durante izcalli. Del Cédice

Borbénico, fol. 23. Palais Bourbon,
Paris.

La secuencia ritual que acabamos de resefiar simbolizaba en su conjunto la muerte
iniciatica de los recién electos, indispensable para la modificacion radical de su estatus reli-
gioso y social. Debemos aclarar, sin embargo, que el rey se vestia en forma similar con
ocasiéon de otros acontecimientos importantes de su vida, en los que hacia ofrendas de
copalli y sangre. Entre ellos destaca el momento posterior a la muerte de su primer cauti-
vo, antes de partir a la guerra, después de una victoria militar, como acto de sumisién al

dios de una ciudad victoriosa y en festividades como la del dia 4-Movimiento.

Los simbolos del poder politico

La ceremonia de coronacién tenia el objeto de instalar al nuevo soberano en su cargo y dar
con ello inicio a sus funciones. Para esa ocasién no podian faltar los simbolos mesoame-
ricanos por excelencia del poder seforial. Nos referimos, por un lado, a la estera y el trono
(in pétlatl, in icpalli), binomio con el que se expresaban materialmente las ideas de dignidad
y autoridad.” La estera solia servir de base al trono. Este tltimo era, en el caso de los tres
primeros reyes de Tenochtitlan, un simple tolicpalli o atado de juncias, el cual los identifi-
caba como senores de origen chichimeca y ain dependientes del reino de Azcapotzalco.
En cambio, los reyes subsiguientes lograron al independizarse el derecho de sentarse en
un tepotzoicpalli, trono elaborado con juncias tejidas y que estaba dotado de un respaldo
alto y pieles de jaguar.

En las imigenes de Acamapichtli, Huitzilihuitl y Chimalpopoca —quienes go-
bernaron Tenochtitlan antes de la guerra de independencia de 1428-1430 d.C.—, portan
sobre la cabeza un cozoyahualolli,” un tocado de plumas asociado al pasado chichimeca. En
contraste, sus sucesores ostentaron la xiuhuitzolli,”> palabra que puede traducirse como
“cosa puntiaguda de turquesa” y que parece figurar esquematicamente a la cola de la xiuh-
coatl o serpiente de fuego. La xiuhuitzolli tiene sus mas antiguas raices en tiempos de los
olmecas, en el llamado periodo Preclasico medio. Numerosos autores han estudiado la
derivacion iconografica que parte del signo de la diadema hasta formar el signo del afio, asi
como la liga simbolica donde la diadema, la turquesa, el tiempo y la lluvia
aparecen fuertemente asociados al poder politico. Sabemos que la xiuhui-
tzolli era propia de los reyes de Tenochtitlan, de Tlatelolco y de muchas pro-
vincias del imperio, pero nunca de los sefiores aliados de Tetzcoco ni de los
enemigos de Tlaxcala. En Tenochtitlan también la portaban los sefiores
(tetecuhtin),” los principales lideres militares y los bultos funerarios de los
guerreros muertos en batalla. También la llevaban los sacerdotes ofrenda-
dores del fuego y dioses como Xiuhtecuhtli, Tonacatecuhtli, Mictlantecuh-
tli, Tonatiuh, Tlahuizcalpantecuhtli y Chalmecatecuhtli.

En la investidura también le era perforado el séptum al nuevo
soberano con ayuda de un punzén de hueso de jaguar; ahi le colocaban
una nariguera tubular llamada xiuhyacdmitl. Los mixtecas realizaban este
mismo ritual sobre una piedra sacrificial, el cual simbolizaba la muerte
ritual del soberano.” En el caso del rey mexica, ademas, le ponian la xiuh-

tlalpilli tilmahtli, capa reticulada de algodoén tefiido de azul y enriquecida

LAS IMAGENES DE MOCTEZUMA 11 Y SUS SIMBOLOS DE PODER

85



con piedras de turquesa. Esta capa solia tener tenixyo (“bordes de ojos”) en las orillas, uno
de los motivos mas prestigiosos de la iconografia del poder. Otros simbolos que le eran
otorgados en aquella ocasién eran un par de sandalias doradas, un escudo y una espada de
navajas, y un haz de dardos que simbolizaban su poder judicial.

La xiuhuitzolli y los demdas ornamentos de turquesa vinculaban directamente a los
soberanos con el anciano dios del fuego Xiuhtecuhtli, padre y madre de todas las deidades
que moraba en el centro del universo. Tal relacién se vuelve comprensible cuando toma-
mos en cuenta que este dios —junto con Tezcatlipoca— era el protector de la realeza.” A
este respecto recordemos que el soberano evocaba a Xiuhtecuhtli en su discurso de agra-
decimiento tras haber sido elegido,” le hacia especial homenaje en la ceremonia de entro-

nizacién” y lo personificaba en la fiesta de Izcalli (fig. 29).*
Las divisas guerreras

El rey encarnaba el ideal mexica de la valentia. Su misién primordial era alimentar con san-
gre humana al Sol y a la Tierra, haciendo abundantes cautivos para el sacrificio a través del
ejercicio de las armas. Por ello, tras su eleccion, se rogaba al dios del destino Tezcatlipoca
para que lo asistiera en la guerra: “déjalo que aprenda, mandalo a la mitad de la llanura, al
campo de batalla, al filo del agua y del fuego divinos [la guerra], que conozca la casa del
Sol”.” Se pedia, en otros términos, que el rey concurriera una y otra vez a los enfrentamien-
tos bélicos, lo que obviamente podria representarle un viaje definitivo a “la morada del Sol”
(in tonatiuh ichan), el mundo a donde iban los guerreros caidos en contienda o inmolados
sobre la piedra sacrificial. Bajo esta logica, el rey era equiparado en la ceremonia de entro-
nizacién a una temible fiera (tecuani, “la que come gente”), provista de poderosas garras y
afilados colmillos.” Como es bien sabido, el aguila y el jaguar eran los depredadores mas
poderosos del México antiguo y, por lo tanto, se les tenia como animales tutelares de la
principal orden militar de los mexicas: los cuauhtli océlotl.

En tanto miembro distinguido de la nobleza de Tenochtitlan, Moctezuma II recibié
en su juventud una educacion que incluia el aprendizaje de las ticticas bélicas y el correcto
manejo de las armas. Una anécdota tardia y probablemente apécrifa nos lo presenta todavia
nifio, jugando a la guerra en papel de gran general y castigando a uno de sus compaferitos
por cobarde.” Haya o no acontecido, lo cierto es que Moctezuma participb en sus afios mozos
en varias campafias militares, acompafiando a guerreros experimentados que le ensefiaron
como hacer prisioneros. Otros testimonios especifican que, con el paso del tiempo, obtuvo
el prestigioso titulo de cudchic o “rapado”, el cual era otorgado a quienes habian capturado
varios enemigos, particularmente a valientes guerreros del Valle de Puebla. Diaz del Castillo
nos informa, ademas, que Moctezuma II habia sido vencedor en tres distin-
tos enfrentamientos cuerpo a cuerpo.”

Jefe supremo del ejército, el rey ostentaba durante las
batallas prendas especiales y ricas insignias que lo distin-
guian de los demas generales. Los informantes indigenas
del fraile franciscano Bernardino de Sahagtin nos legaron

una larga lista de tocados, capas, divisas y armas exclusivos

MOCTEZUMA I

Fig. 30

Bezote en forma de cabeza de
dguila. Museo Civico de Arte
Antica, Palazzo Madama, Turin,
2.2x54x4.7 cm.

Fig. 31

Nezahualcdyotl, rey de Tetzcoco
con un bezote de oro en forma
de cabeza de 4guila. Del Cédice
Ixtlilxdchitl, fol. 106r, Bibliothéque
Nationale de France, Paris.

de los soberanos. Entre ellos destacan “un casquete de plumas muy coloradas que se llaman

tlauhquéchol [ibis espatula], con oro, y alrededor del casquete una corona de plumas ricas,
y del medio de la corona salia un manojo de plumas ricas que se llaman quetzal, como pena-
chos [...] Llevaba un cosete de pluma bermeja que le llegaba hasta los medios muslos, todo
sembrado de caracolitos de oro. Y llevaba unas faldetas de pluma rica. Llevaba una rodela
con un circulo de oro por toda la orilla, y el campo de la orilla era de pluma rica colorada,
verde o azul [...] Llevaba un collar de piedras preciosas muy finas, y todas iguales y redondas.
Eran chalchihuites y turquesas muy finas [...] Usaban también de espadas de madera, y el
corte era de piedras de navajas pegadas a la madera [...] Otra manera de rodela, con pluma
rica, que se llama xiuhtétotl [Cotinga amabilis], y en el medio della estaba un cuadro de oro”.”

Otros documentos histéricos nos informan a través de textos e imagenes de una gran
variedad de rodelas sefioriales. Se conserva un espléndido escudo, decorado con plumas y 1a-

mina de oro que figura un coyote emplumado azul de cuyas fauces sale el glifo de la guerra.*

LAS IMAGENES DE MOCTEZUMA 11 Y SUS SIMBOLOS DE PODER

87



88

Otro ornamento de guerra es el bezote de oro en forma de cabeza de aguila. Por
fortuna, se conservan varios ejemplares de este tipo que hoy se atesoran en museos de
Europa y Estados Unidos (fig. 30).” Este mismo bezote aparece en el Cédice Ixtlilxéchitl, en
la bella imagen de Nezahualcoyotl (fig. 31).* Alli vemos al rey poeta de Tetzcoco en su uni-
forme de gala, blandiendo una espada con filos de obsidiana y un escudo con ricos mosai-
cos de plumas. Carga sobre la espalda un pequefio tambor de guerra de color azul, con el
que ordenaba a su ejército acometer con impetu al enemigo o emprender la retirada. Lla-
ma la atencién que a finales del siglo xv1, durante una estancia en Tetzcoco, el protomédi-
co espafiol Francisco de Hernandez declar6 que atin se conservaban en dicha ciudad, “con
grandisimo respecto religioso”, el escudo, las banderas, las flautas, el tambor, las armas y
otros ornamentos que los antiguos soberanos acolhuas usaban tanto en la guerra como en
sus bailes.”

Los reyes guerreros también acostumbraban vestirse como dioses. Por ejemplo, en
el Cddice Vaticano A.3738., donde se plasmo la conquista mexica de Tollocan y Xaltépec,
Moctezuma II estd ataviado como Xipe Totec, al igual que en las ya mencionadas pefias de
Chapultepec (pp. 80-81).* Para ello, se sacrificaba al primer cautivo que se hacia en el cam-
po de batalla, se desollaba su cadaver y el rey revestia su piel, amedrentando de esta ma-
nera a los contendientes. En otras imagenes de la plistica mexica, los reyes son represen-
tados sujetando a sus enemigos por los cabellos, antiguo gesto de captura que estuvo muy
difundido en toda Mesoamérica. En las llamadas piedras de Tizoc (fig. 11) y del Antiguo
Arzobispado,” existen varias escenas en las que el rey se encuentra en tal pose, luciendo
insignias de Huitzilopochtli, Tezcatlipoca y Xiuhtecuhtli. Sus adversarios, en posicion de
sometimiento, estin vestidos con los atavios del dios patrono de su ciudad respectiva, cuyo
glifo toponimico se encuentra en la parte superior de la escena. En otros términos, los re-
yes mexicas, tal como los soberanos de Mesopotamia o del antiguo Egipto, encarnan al

conjunto de su ejército derrotando ellos solos a sus enemigos.
Los privilegios de la vida palaciega

Aparte de las funciones religiosas, politicas y militares que hemos descrito, Moctezuma 11
tenia que coordinar los quehaceres propios de la administraciéon central y la imparticién de
justicia en casos de Estado. Desde muy temprana hora de la mafiana, giraba instrucciones
de todo tipo, examinaba listas de tributos y conversaba con algunos sefiores de provincia
que residian en el palacio real. También ocupaba buena parte de la jornada atendiendo
pleitos y demandas. Frente a los jueces, los quejosos solian presentar codices para apoyar
sus argumentos, una practica que por cierto seguiria a lo largo de toda la época colonial.
Los jueces resumian los casos y expresaban sus opiniones frente al rey, quien finalmente
dictaba las sentencias. En tales ocasiones, nadie podia aproximarse a Moctezuma II con las
sandalias puestas, salvo los gobernantes de los reinos aliados. De igual manera, los visi-
tantes tenfan que mudar sus elegantes ropajes de algodén por mantas humildes hechas
con fibras de maguey. Y cuando dirigian la palabra al rey, debian mirar sumisamente hacia
el piso, por lo que muchos indios afirmaron a los espafioles que jnadie conocia el rostro de

Moctezumal!

MOCTEZUMA I

Fig. 32

Mujer noble preparando una
espumosa bebida de chocolate.
Del Cédice Tudela, fol. 3r. Museo
de América, Madrid.

En sus crénicas, los conquistadores se maravillan de la abundancia y el refinamien-
to de los platillos que componian lo que Lewis H. Morgan llam¢é “Montezuma’s Dinner”.*

Segtin Diaz del Castillo,

cotidianamente le guisaban mas de trescientos platos, gallinas, gallos de papada,
faisanes, perdices de la tierra, codornices, patos mansos y bravos, venado, puerco de
la tierra, pajaritos de cafia y palomas y liebres y conejos, y muchas maneras de aves
e cosas de las que se crian en esta tierra, que son tantas, que no las acabaré de nom-

brar tan presto.”

Describe este soldado de Hernan Cortés como “cuatro mujeres muy hermosas”

lavaban las manos de Moctezuma antes de comer, mientras él permanecia sentado frente a

LAS IMAGENES DE MOCTEZUMA 11 Y SUS SIMBOLOS DE PODER

89



90

una mesa baja cubierta con manteles blancos. Le servian los alimentos en platos de cerami-
ca policroma producidos en la ciudad de Cholula, y lo acompanaban cuatro dignatarios de
edad, quienes comian a su lado, aunque de pie. Al terminar, Moctezuma fumaba tabaco con
liquiddmbar en un canuto pintado. La sobremesa era amenizada por cantantes, bailarines,
bufones, enanos y jorobados, y muchas veces seguida por una buena siesta.

El chocolate era la bebida sefiorial por excelencia, por lo que su consumo estaba
vedado a los plebeyos. Después de tostar y moler las almendras de cacao, se hacia la pre-
paracion afiadiendo agua y batiéndola rapidamente con cucharitas de oro, plata o madera,
hasta producir una solucién espumosa (fig. 32). Frio y en ocasiones mezclado con maiz
molido, especies aromaticas o miel de abeja, el chocolate era servido a Moctezuma en finas
copas de oro tanto en el almuerzo como en la cena. Una fuente precisa que, durante las
exequias del rey Axayacatl —el padre de Moctezuma II—, varias copas de esta bebida se
colocaron frente a la estatua del difunto.” Otro privilegio exclusivo de los reyes y de la elite
en general era disfrutar de la fragancia de las flores. Sabemos que Moctezuma gustaba
exhibirse sujetando un ramillete que simbolizaba al fuego y a su inigualable poder sobre
la tierra. No olvidemos a este respecto que Xochipilli, el “Principe de las flores”, era otra de
las deidades tutelares de la nobleza. Durante la fiesta de toxcatl, se elegia a un joven gue-
rrero para personificar al dios Tezcatlipoca a lo largo de un afio. Este joven, seleccionado
por su belleza corporal y su facilidad en el habla, se paseaba por las calles de la ciudad fu-
mando tabaco y oliendo flores. Imitaba asi con su actitud a dioses y soberanos.*

La caceria se encuentra entre las actividades a las que se dice que Moctezuma 1I
era muy aficionado. Existen testimonios de que, antes de la llegada de los europeos, este

rey se ataviaba como Mixcoatl —el dios de la caza— para encabezar expediciones cinegéti-

cas, al final de las cuales distribuia generosas recompensas a quienes habian capturado o Fig. 33
. Sefiores mexicas fumando tabaco
muerto alguna presa. No deja de sorprendernos que, cuando Moctezuma se encontraba ya y oliendo flores. Del Cédice

Florentino, libro 9, fol. 28v.
Biblioteca Medicea Laurenziana,
Tenochtitlan, en compatiiia de un nutrido grupo de guardias espafioles y tres mil guerreros Florencia.

en cautiverio por érdenes de Cortés, obtuviera un salvoconducto para ir de caceria fuera de

tlaxcaltecas. Al retornar, dio “a los unos y a los otros

muchos dones y haciéndoles muchas mercedes”.*

¢No jugd entonces Moctezuma el papel de gran dis-
tribuidor de riquezas propio de su época de liber-
tad? Como quiera que haya sido, es de dudar que
revistiera en esta Gltima salida las insignias de

Mixcbatl.

En este mismo tenor, las fuentes historicas
sefialan que Moctezuma II era un gran tirador de
cerbatana, otro simbolo importante de la nobleza.”
Se describe al rey cazando péjaros y conejos en el

lago o bien en bosques, huertas y jardines de Cuauh-

ndhuac y Huaxtépec, localidades éstas del actual
estado de Morelos. En el caso de la ciudad aliada de

Tetzcoco, sabemos que en el jardin del palacio se

habian instalado grandes rocas con agujeros llenos

MOCTEZUMA I

o

de agua que servian para atraer aves, de manera que
los reyes podian entretenerse disparandoles con su
cerbatana desde una sala. En sus famosas Cartas de
relacion, Cortés se refiere a una docena de espléndidas
cerbatanas, pintadas con motivos de aves, arboles y
flores, las cuales le fueron entregadas por Moctezuma
para obsequiarlas al rey de Espafa. Asociada con el

i ' ot 1 _ dios solar, una de las deidades con la cual el rey se

N W hon i e E
L 8 e i e o ] S e identificaba, la cerbatana representaba sin duda un

Fig. 34

Sefiores mexicas en el juego de
pelota, en una cancha en forma
de H. Del Cédice Florentino,

libro 8, fol. 42v. Biblioteca Medicea
Laurenziana, Florencia.

regalo digno para un emperador como Carlos V.

Otro pasatiempo real era el tlachtli o juego de la pelota (fig. 34). En él, dos o mas
jugadores protegidos con un ancho cinturén de cuero golpeaban con las caderas una pesa-
da pelota de hule. Los espectadores “ganibanse oro o chalchihuites y cuentas de oro y tur-
quesas, y esclavos y mantas ricas, y mastles ricos, y maizales y casas y grebas de oro y ajor-
cas de oro, y brazaletes hechos con plumas ricas y pellones de plumas, y cargas de cacao”.*

Existe un interesante relato de como Moctezuma I1 y el rey de Tetzcoco, Nezahual-
pilli, se enfrentaron en un partido cuyo desenlace tendria un mal augurio: Nezahualpilli,
quien tenia la fama de vislumbrar el futuro, anuncié al soberano mexica la llegada de ex-
tranjeros que los despojarian a ambos de sus respectivos reinos. Para comprobarlo, Neza-
hualpilli no dudé en apostar su reino a cambio de tres pavos. Si bien Moctezuma iba ga-
nando al principio del juego, Nezahualpilli acabé venciéndolo, demostrando asi que sus
pronosticos eran correctos.” De manera significativa, las fuentes nos hablan de otros par-
tidos entre dioses o entre gobernantes, los cuales simbolizaban el paso de una era a otra 'y
la alternancia de los periodos de dominio de las deidades y de los reyes.

Concluyamos este capitulo refiriéndonos a un instrumento estrechamente vincula-
do con la realeza: el espejo de obsidiana. Varios ejemplares se conservan en museos de todo
el mundo, uno de los cuales es propiedad del Museo Britinico y se incluye en esta exhibi-
cién. Como anécdota se puede precisar que este espejo perteneci6 al famoso matematico,
astréonomo y astrélogo inglés John Dee (1527-1608 d.C.), quien fue consejero de la reina
Isabel 1.* En el México antiguo, los espejos de obsidiana tenian una importante funcién
adivinatoria y se utilizaban ampliamente para revelar el destino de los hombres. El espejo
era también un simbolo del poder real que habia sido otorgado por Tezcatlipoca, el “Sefior
del espejo humeante”. Los reyes mexicas eran duefos de un espejo de obsidiana de dos
haces: por un lado, se decia que el rey observaba en su superficie el comportamiento de sus
stbditos; por el otro, los stibditos veian su propio reflejo en el instrumento del rey, una ma-
nera de manifestar una estrecha interdependencia.” Pero el espejo iba a revelar a Moctezu-
ma IT el destino fatidico de su imperio. Un dia, unos pescadores le llevaron al palacio un ave
asombrosa: “Un ave cenizo como una grulla” que tenia un espejo sobre su cabeza. En ese
momento, el rey pudo distinguir en el espejo un cielo estrellado y luego cémo aparecian
unos guerreros montados en ciervos, es decir, a los espafioles en sus cabalgaduras. Pero,

mientras Moctezuma interrogaba con temor a sus astrélogos, la visién se esfumo [...J"

LAS IMAGENES DE MOCTEZUMA 11 Y SUS SIMBOLOS DE PODER

91



e, 8

.

Pendiente

ca. 1200-1521, mixteca-zapoteca
Oro con plata y cobre, 8.5 X 4.6 X 2.3 cm
Patronato del Museo Briténico, Londres, AOA Am +. 7834 | ESA 5682

Pendiente

ca. 1200-1521, mixteca-zapoteca
Oro con plata y cobre, 12.8 x 2.4 x 1 cm
Patronato del Museo Britanico, Londres, AOA Am +. 1669 / ESA 5925

Bibliografia selecta: cat. 21 Londres 2002, p. 445, num. 185; McEwan 2009, p. 62;
cat. 22 McEwan 1994, p. 65; La Niece y Meeks 2000, p. 227, figs. 11, 13

Estos dos ornamentos de oro, descubiertos durante las excavaciones
realizadas en la ciudad de Tehuantepec, comparten interesantes rasgos
estilisticos, técnicos y estructurales. Confeccionados en oro y plata con
una pequefia cantidad de aleacién de cobre, ambos fueron fundidos
usando la técnica de la cera perdida (véase cat. 27).

Ambos objetos estdn hechos de una pieza vaciada central que estd
ahuecada en la parte posterior. Un pendiente (cat. 21, izquierda)
muestra un personaje de cuerpo completo y de pie, con un tocado y
collar de plumas, sosteniendo un escudo (similar al portado por el dios
Xipe Tétec en la iconografia mexica), dardos en la mano izquierda y un
lanzadardos (dtlatl) en la mano derecha. El fondo estd vaciado del
mismo molde con falsa filigrana y elementos de trabajo abierto. La
complejidad del detalle es especialmente notable en los dedos de la
mano derecha, en las espirales en el fondo y en el cinturén y el collar
de doble torsién. En el otro pendiente (cat. 22, derecha), un fondo
cuadrado construido de lazos de falsa filigrana y espirales enmarcan
una cabeza antropomorfa que soporta un bucle de suspensién plano
en la parte superior.

Los componentes moéviles de estos objetos son tnicos. Ambas
cabezas estédn adornadas con ornamentos colgantes para las orejas.
Los que se ven en cat. 21 son similares a los usados por Ehécatl-
Quetzalcoatl, el dios del viento. El personaje que estd de pie lleva en el
labio un adorno en forma de una cabeza con tres campanas. Este se
hizo con una amalgama diferente de la del resto del ornamento, lo que
sugiere que fue una adicién posterior. Para elaborar las cadenas sin
ningun eslabon de union, el artesano debié haber creado un molde
separado por cada componente y los vacié de forma individual. Después
de vaciar el cuerpo principal, se limpiaba y después se cubria con un
engobe de arcilla. El siguiente elemento mévil hecho en cera se agregaba
entonces y se cubria con engobe antes de que el metal se vaciara en su
interior. Los otros elementos fueron agregados repitiendo el mismo
procedimiento.

De la cabeza del pendiente cuelgan cuatro cadenas, cada una
integrada por una secuencia de tres eslabones y un cascabel. Estas son
de una amalgama un poco diferente. Las cabezas sin cuerpo agregadas
a estos pendientes pudieron haber representado cabezas trofeo, lo que
ejemplificaba el poderio del guerrero que los habia capturado. La decapi-
tacion estaba asociada con Xipe Tétec y, durante Tlacaxipehualiztli, el fes-
tival de renovacién en la primavera, era ejecutada una danza conocida
como motzontecomaitotia en la que los danzantes mostraban ufanos las
cabezas de los guerreros cautivos sacrificados. EVLL




94

Cat. 23
Pendiente de Xiuhtecuhtli

ca. 1470-1521, mexica-mixteca
Oro, 4.2 X 3.8 X 2cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-8543

Bibliografia selecta: Solfs Olguin y Carmona 1995; Seville 1997, pp. 114-115; Londres
2002, p. 444, nim. 181

En la primera mitad del siglo XX, el centro histérico de la ciudad de
México fue sometido a un proceso de transformacién urbana que
inclufa la destruccion de edificios de la época colonial y la segunda
mitad del siglo XIX. Para preparar el terreno para los nuevos
edificios, los trabajadores excavaron hasta una profundidad de
mas de dos metros, y descubrieron los restos de la antigua capital
mexica durante este proceso. Este ornamento de oro con la
imagen del dios Xiuhtecuhtli, el sefior de la turquesa y el fuego, fue

MOCTEZUMA II

uno de los descubrimientos de este periodo. Ingresé a las
colecciones del Museo Nacional de Antropologia después de 1945.

Xiuhtecuhtli, cuyo rostro se representa de manera sorpren-
dente en este pendiente, esta ligado con Huehuetéotl, la antigua
deidad del fuego que moraba en el centro del universo, en la
interseccion de las cuatro direcciones cardinales del cosmos. Los
orfebres usaron la técnica de la cera perdida para dar animacién
a los rasgos faciales del dios.

Su enorme boca abierta se extiende en una sonrisa, revelando
sus colmillos, aunque la nariz protuberante estd dafiada. Tres
plumas a la derecha de la cabeza simbolizan la asociacién del
dios con el numero tres, que también se ve reflejado en los
humildes fogones de la gente comun que usaba tres piedras
para apoyar sus utensilios de cocina. La cara tiene la barba
caracteristica de los antiguos dioses y las orejas estdn adornadas
con orejeras circulares. FSO

Cat. 24
Collar de caparazones de tortuga

ca. 900-1520, mixteca

Oro, 2.86 x 1.27 x 0.64 cm (cada una)
Coleccién Precolombina, Dumbarton Oaks,
Washington, D.C., PC.B.103

Bibliografia selecta: Washington 1983, pp. 159-160,
num. 74; Matos Moctezuma 1988b, pp. 135-136;
Olmedo Vera 2002; Carrasco y Matos Moctezuma
2003; Lépez Lujén 2005, p. 52

El oro y las piedras verdes eran materiales
reservados para la nobleza mexica.
Indicaban la condicién social de quien los
portaba, distinguiéndolos de los plebeyos

y acercdndolos a los dioses. Los artistas
mixtecos formaban parte de la corte mexica
y se destacaban en la elaboracién de
adornos de oro como los pendientes largos
y los collares.

Este collar de oro estd confeccionado
con dieciséis esferas decoradas con
incisiones en zigzag y circulos en forma
del caparazén estilizado de una tortuga.

En Mesoamérica, tanto las tortugas marinas
como las terrestres estaban asociadas con
el agua y sus caparazones a menudo se
usaban como instrumentos musicales.
Incluso a veces los convertian en tambores,
que se percutian con palillos hechos de
astas u otros materiales. Las tortugas se
relacionaban simbdlicamente con Xochipilli,
el dios de la musica, la danza y el canto,
que en ocasiones se representaba como una
figura antropomorfa dentro de un caparazén
de tortuga. Varias ofrendas excavadas en el
Templo Mayor contenian caparazones de
tortuga y sus representaciones en piedra y
cerdmica, o talladas en asta de venado, lo
que refuerza su uso como instrumentos
musicales.

En las creencias mesoamericanas, las
tortugas eran simbolo de la tierra, flotaban
sobre las aguas primordiales, y en los mitos
mayas el maiz nace de la tortuga-tierra.
Como lo ha sefialado Lépez Lujén, la
localizacion de los caparazones de tortuga
excavados en el Templo Mayor sugiere que
simbolizaban la tierra.

En este collar, cada caparazén se vacié
en un molde individual con la técnica de la
cera perdida (véase cat. 27). Los tres
ganchos unidos a la parte inferior de cada
pieza estan hechos mediante un vaciado
de falsa filigrana y eran parte de los
mismos moldes. Algunas fallas en el
vaciado del collar indican la complejidad de
esta técnica, que requeria gran precision
tanto en la elaboracién de los moldes
como en el vaciado del metal fundido. Un
cascabel pende de cada uno de los tres
anillos de suspensién. Estos fueron
fundidos en moldes individuales creados
alrededor de cada anillo. Seguramente,
este collar debi6 producir una serie de
reflejos al usarse y, con el movimiento, un
efecto vibrante con el particular tintineo

metdlico de los cascabeles (véanse también
cats. 21y 22).

Otros collares mixtecos de oro
integrados por elementos vaciados en forma
de caparazén de tortuga o de caracol fueron
encontrados en excavaciones, como los
impresionantes hallazgos de la Tumba 7 en
Monte Albén. Collares de oro similares
también se describieron en los inventarios
de bienes embarcados con rumbo a Espafia
después de la conquista e ilustrados en el
Cddice Tepetladztoc, un manuscrito
pictografico colonial que contenia la lista
de los tributos pagados a los espafioles
(véase cat. 124). EVLL

95



96

Cat. 25
Anillo de oro en forma de mono

ca. 1200-1521, mixteca

Oro, 1.9 x 1.8 x 2.5 cm

Patronato del Museo Britanico, Londres,
AOA Am 1977, 13.1

Cat. 26
Anillo con cabeza de felino

ca. 1200 -1521, mixteca

Oro,2 X 1.1 cm

Patronato del Museo Britdnico, Londres,
AOA Am 1914, 0328.1

Bibliografia selecta: McEwan 1994, p. 6; Viena 1997,

p. 50, nim. 22; Carrasco 1998, p. 179, nota 117; La Niece
y Meeks 2000, figs. 11, 17, 18; Londres 2002, p. 442,
num. 175; Lépez Lujén y Fauvet-Berthelot 2005,

pp. 137-141

Vaciado mediante las técnicas de la falsa
filigrana y la cera perdida (véase cat. 27),
estos dos anillos son finos ejemplos de la
artesania mixteca. Los artistas mixtecos
eran especialistas en trabajar el oro extrai-
do por lavado en los rios e importado de
las provincias tributarias. El oro era el pri-
vilegio de los gobernantes y los dioses, un
material elitista usado para confeccionar
adornos. Su nombre en ndhuatl (teocuitlatl)
proviene de las palabras cuitlat/ que signi-
fica excremento y téot/ que significa dios, lo
que literalmente se traduce como “excre-
mento de los dioses”. Ademds, en Meso-
américa, el oro estaba relacionado con el

MOCTEZUMA I

Sol, y la plata con la Luna. En las narra-
ciones histéricas, los orfebres se descri-
bfan a si mismos como “asi hago que las
cosas sean hermosas; asi hago que las co-
sas emitan rayos”.

Ambos anillos presentan una figura
zoomorfa, una con una cabeza de felino y
la otra de un mono. Las dos figuras proba-
blemente fueron creadas primero en cera
como piezas separadas, y después se unie-
ron al aro de cera para el vaciado en una
sola pieza. En Mesoameérica, los animales
a menudo se usaban de forma metaférica
para ejemplificar caracteristicas tanto de
dioses como humanas. Por lo general, los
felinos se asociaban con poderosos preda-
dores y cazadores superiores.

En las sociedades mexica y mixteca, los
guerreros jaguar y dguila constituian la
jerarquia militar, cuauhtliocélot! (dguila-
jaguares). El jaguar también era un animal
relacionado con la parte inferior del
cosmos, el lado frio y himedo, y con los

dioses Tezcatlipoca y Tepoydllot! (el “corazén
de montaria”).

El mono arafia (Ateles geoffroyi), con las
patas hechas de falsa filigrana, lleva orejeras
(véanse cats. 21y 22) en forma de gota de
lluvia invertida conocidos como oyohualli.
Una de las orejeras de oro cuelga libremente
mientras que la otra es resultado de un error
de vaciado y se tuvo que fijar. El barro em-
pleado para pegar el vaciado de la orejera 'y
la oreja pudo haber tenido imperfecciones,

o la cera pudo haberse fundido antes de rea-
lizar el vaciado. Las figuras de monos con
tales orejeras colgantes a menudo se rela-
cionan con Xochipilli, el dios de las flores, el
canto y la danza, mientras que los que usa-
ban diferentes ornamentos para orejas se
identifican con el dios del viento Ehécatl-
Quetzalcdatl. Los nacidos bajo el glifo calen-
darico del Mono eran considerados como de
buen cardcter y se esperaba que fueran artis-
tas y cantantes diestros, y amantes de la
buena vida. EVLL

Cat. 27
Anillo con una imagen de Xiuhtecuhtli

ca. 1325-1521, mexica
Oro, 2.7 X 29 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-594809

Bibliografia selecta: Saville 1920; Cddice Florentino 1979, libro 9,
capitulo XVI; Sevilla 1997, pp. 114-115

Moctezuma Il seguia la tradicién de sus ancestros al
acumular ornamentos y joyerfa, en su mayoria hechos
de oro con incrustaciones de turquesa y otras piedras
semipreciosas. Se conocen muy pocas piezas, aunque
varias fueron encontradas después de la conquista de
Tenochtitlan y durante excavaciones posteriores
realizadas en el siglo XIX en la ciudad.

Este anillo distintivo fue creado usando la técnica de
la cera perdida, que era popular entre los orfebres
de Oaxaca y Michoacdn. Fray Bernardino de Sahagtin
describié e ilustré con gran detalle este método,
registrando la forma en que los artesanos indigenas
preparaban el modelo a ser reproducido antes de
cubrirlo con barro para hacer un molde en dos
secciones.

El modelo entonces se retiraba y el molde se
endurecia en un horno o en el fuego directo antes de
ser llenado con la cera derretida a través de un orificio
en la parte superior. El oro liquido era vaciado por el
mismo orificio, mientras que se permitia que la cera
saliera a gotas por otro orificio que se encontraba en el
fondo del molde. La primera aparicién de gotas de
metal significaba que la cera liquida habfa sido
eliminada y el vaciado se habfa concluido. La dltima
etapa consistia en abrir el molde para descubrir la
preciosa joya en el interior.

El ornamento es caracteristico de la tradicién
mixteca. El cuerpo del anillo estd decorado con un
xicalcoliuhqui, una franja con patrén espiral que evoca
el movimiento de una serpiente de fuego. Sin embargo,
la caracteristica principal es la cabeza del dios
Xiuhtecuhtli, el sefior del fuego y la turquesa, quien lleva
un tocado cénico con plumas en la parte superior y una
cresta en la nuca. Su nariz estd cubierta con una
diminuta méascara en forma de xiuhtétotl/, un ave de
turquesa relacionada con Xiuhtecuhtli, aquf atravesada
por un anillo con un pequefio cascabel (ahora perdido).
Ornamentos similares cuelgan de las orejeras. Tanto la
barba como los colmillos son atributos de esta deidad,
quien también esta relacionada con el Sol y con
Huitzilopochtli.

Este tipo de anillo —y otros ejemplos encontrados
en la Tumba 7 de Monte Alban en Oaxaca— habrian
relacionado a quienes los usaban con una deidad espe-
cifica, mientras emitian un armonioso tintineo cuando
movian la mano. FSO

97



98

Cat. 28
Pendiente de Xiuhtecuhtli

1325-1521, mexica
Piedra verde, 7.5 X 4.5 X 3 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-594485

Bibliografia selecta: Mena 1927; Londres 2002, p. 447, nim. 191

Se desconoce el contexto arqueolégico de este pendiente, pero
su simbolismo finamente elaborado sugiere que era un valioso
ornamento relacionado no sélo con Xiuhtecuhtli, el sefior de la
turquesa y dios del fuego, sino también con la persona que lo
pudo haber portado o a quien se le ofrecié como obsequio.

La piedra verde estd tallada para darle una forma alargada,

MOCTEZUMA I

enfatizando la verticalidad del rostro, cuyos rasgos diestramente
elaborados pertenecen a un joven que usa el tocado caracteristico
del dios. Xiuhtecuhtli puede ser identificado por la diadema o corona
(la xiuhuitzolli o copilli), hecha de hoja de oro. La corona o diadema

no tiene la forma triangular tradicional, sino que esta hecha de dos
piezas unidas a los lados y acabadas con esferas. La banda en la
xiuhuitzolli estd decorada con chalchihuitl (el simbolo de la piedra
verde), mientras que el ornamento estilizado en la parte frontal
representa el faisan relacionado con Xiuhtecuhtli. Las perforaciones
en los lébulos de las orejas estdn dafiadas, pero indican que las
orejas alguna vez estuvieron ornamentadas con orejeras.

Puesto que este pendiente estaba relacionado con las insignias
de los gobernantes mexicas, pudo habérsele obsequiado a sus
aliados vecinos, los gobernantes de Tetzcoco. FSO

Cat. 29
Cuenta en forma de pato

Siglo XVI, mexica o colonial

Amatista y malaquita, 3.1 X 1.2 x T cm

Museum fiir Vélkerkunde, Viena (Kunsthistorisches Museum mit MVK und Otm), Viena,
10.407, Coleccién Ambras

Bibliografia selecta: Nueva York 1970, num. 218; Feest 1990, niim. 19; Londres 2002, pp.
447-448, ntm. 193 y p. 469, nim. 279; Lépez Lujan 2006, vol. 1, pp. 172-173

Esta cabeza estilizada de pato, con una perforacién en un extremo,
probablemente formaba parte de un sartal. Diversas colecciones
museisticas contienen cuentas con iconografia similar, por lo
general hechas de obsidiana; pero el mejor ejemplo de un collar
completo integrado por cuentas en forma de pato fue encontrado
en el Templo Mayor de Tenochtitlan. Se hallé entre restos 6seos
incinerados dentro de una urna funeraria (véase cat. 10), y se le
asocia con los rituales mortuorios.

Esta cuenta esta tallada en amatista azul oscuro con una
contrastante incrustacion de malaquita verde en forma de ojo.
Junto con diversas piedras semipreciosas habria formado un
ornamento colorido e impresionante, tal vez usado por un

personaje de alto rango. El color azul era muy apreciado por los
mexicas, posiblemente porque lo relacionaban con los ambientes
acudticos fértiles.

El establecimiento de la capital mexica de Tenochtitlan en
medio del Lago de Tetzcoco condujo a una relacién especial entre
los habitantes de la ciudad y el ecosistema circundante. Mientras
algunas de las aves lacustres eran cazadas por sus brillantes
plumas, otras eran estimadas como fuente de alimento.

Las cuentas en forma de cabezas de pato estilizadas se encuen-
tran con frecuencia en contextos funerarios. Los patos atravesaban
las tres esferas del universo al volar por el cielo, caminar sobre la
tierra y nadar e incluso sumergirse en el agua. Como apunta Lépez
Lujan, el hecho de que los patos migraran desde el norte, tenido
como el rumbo de la muerte, pudo llevar a los mexicas a relacionar
estas aves con las almas de los difuntos. Se crefa que cuatro dias
después del deceso, la entidad animica del muerto, el teyolia, aban-
donaba el cuerpo.

También se asociaba a los patos con el dios del viento, Ehécatl-
Quetzalcdatl (véase cats. 33 y 69), quien es representado con una
madscara en forma de cabeza de pato. Las cabezas de pato con picos
prominentes también se encuentran en pipas de barro. EVLL

99



100

Orejeras

ca. 1500, mixteca
Oro,2.1 x7.7cmy1.9x 7.6cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-187 y 10-186

Bibliografia selecta: Solis Olguin y Carmona 1995; Londres 2002, p. 448, nim. 194

La destreza de los orfebres de los antiguos reinos mixtecas era
célebre en toda Mesoameérica. Ellos asimilaron las técnicas de

Centro y Sudamérica, donde el cobre, el oro y la plata se habian
trabajado durante mucho tiempo de diversas maneras, creando

un estilo distintivo que se diseminé por todo el México antiguo.

En 1932, el descubrimiento que hizo Alfonso Caso de la Tumba
7 durante las excavaciones en Monte Albédn revelé la increfble
opulencia con la que los gobernantes mixtecas y los principes
de algunas regiones de Oaxaca eran engalanados para sus

MOCTEZUMA I

complicados entierros, y demostré la amplia gama de técnicas
utilizadas por los orfebres para crear estos maravillosos
ornamentos.

Estas orejeras fueron encontradas a principios del siglo Xx
en un sepulcro real en las ruinas de Coixtlahuaca, al occidente
de Tenochtitlan. Son conocidas como “carretes” por su forma,

y estan realizadas en oro con relieves. Aprovechando su
maleabilidad, el metal fue martillado para formar una ldmina
que después se doblé con el fin de lograr la sorprendente forma
tubular, que después se corté a la medida con un cincel. El tubo
de la orejera mantiene la pieza en su lugar dentro del l6bulo
perforado de la oreja, mientras que lo delgado del oro hace que
la pieza sea muy ligera.

La adicién de ornamentos estd bien documentada en las
esculturas y mdscaras en piedra y barro, lo que demuestra
la elegancia con la que enmarcaban el rostro y daban énfasis
a las orejas. FSO

Orejeras

1460-1521, mexica
Piedra verde (jadeita), 3.8 x 7.8 cmy 3.4 x 8 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-594482 y 10-594483

Bibliografia selecta: Durdn 1995, pp. 264-265, 320-321; Sahaguin 1997, libro 9, capitulo 111,
pp. 524-525

El gran imperio de Tenochtitlan fue la culminacion de ochenta y un
afios de exitosas campafias militares que permitieron a los mexicas
controlar cientos de naciones, ciudades-estado y pueblos del
México antiguo. A pesar de esta impresionante demostracion de
poderio, los adornos de piedra verde circularon por la capital
apenas en la década de 1460, en los tltimos afos del reinado de
Moctezuma |. Altamente apreciada por los dioses, la piedra verde
fue por algun tiempo un articulo de lujo reservado sélo a los dioses
y gobernantes mexicas. Conforme nuevas materias primas como la

turquesa, la plata y el oro comenzaron a llegar a las arcas reales,
la piedra verde empezé a incorporarse en los ornamentos
utilizados por la nobleza y los guerreros.

Tales ornamentos no sélo eran simbolos de poder y riqueza,
también reflejaban el valor y el honor, las hazafias militares y la
pertenencia cercana a un culto religioso. Por ello, estos objetos
pueden describirse como insignias, que otorgaban atributos a

quienes los usaban, transmitidos por el simbolismo de los objetos.

Moctezuma Il elabord un sistema mediante el cual algunos
despojos de guerra eran enviados a los talleres del palacio para ser
convertidos en insignias para distribuir en las festividades de la
veintena que segufa a una gran victoria. Esto no sélo motivaba a
sus tropas y le aseguraban su lealtad, sino que también creaba una
jerarqufa dentro del ejército, independiente de la nacionalidad.
Generaciones de soldados usaban estas insignias para testimoniar
su participacién en famosas batallas y hazafias heroicas
individuales. RVA

101



102

Cat. 32
Ornamentos de oro

ca. 1200-1521, mixteca
Oro, didmetro 2.1 cm
Museum fiir Vélkerkunde, Viena, IV Ca 239/240

Bibliografia selecta: Fischer y Gaida 1993, p. 17; Matos Moctezuma
y Solis Olguin 2003, pp. II, XXV, figs. 3, 23

Cada uno de estos ornamentos circulares de oro consiste en un
marco de falsa filigrana trenzada, el cual est4 unido a una cabeza
de ave con rayos solares. El pico curvo de la cabeza que emerge
del disco solar la identifica como un ave rapaz. Esta pieza central
fue vaciada mediante la técnica de la cera perdida (véase cat. 27),
con plumas de intrincados detalles y una cresta de tres puntas en

MOCTEZUMA II

la parte superior de la cabeza. Estos dos ornamentos de oro,
confeccionados con las mismas técnicas y que muestran iconografia
similar, pudieron haber formado parte de un conjunto més grande.

Los mexicas relacionaban el dguila con el Sol, al que
acompanaba en su viaje diario por el cielo. Sin embargo, la cresta
sugiere que pudo haber sido un Cracidae sp. o un coxcoxtli (Crax
rubra), ambas especies de aves silvestres relacionadas con
Xochipilli, el dios de las flores, el canto y la danza, y con el Sol. Un
ave rapaz con cresta similar también aparece en un bezote de oro
(véase cat. 36).

Mientras los conceptos occidentales de adorno sugieren que
estos ornamentos podrian ser un par de aretes, no hay evidencia
que apoye esta interpretacion. Su uso preciso es desconocido, pero
pudieron haberse utilizado como ornamentos corporales o para
decorar prendas de vestir. EVLL

Cat. 33
Orejera con imagen del dios del viento

800-1521, mixteca

Oro, 2.2 x 5.7 cm

Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México,
inv. 10-79577

Bibliografia selecta: Saville 1920; Garcia Moll, Solis Olguin y
Bali 1990; Solis Olguin y Carmona 1995

En el Precldsico temprano, los pueblos
mesoamericanos desarrollaron la costumbre de
alargar las perforaciones en los l6bulos de las
orejas e insertar un ornamento circular
conocido como orejera. Al principio, estas joyas
estaban hechas de concha, hueso, piedra verde
o barro cocido. El surgimiento de la orfebreria
condujo a la nobleza indigena, en particular a
los reyes, a usar orejeras hechas en su mayorfa
de oro.

Los mixtecas eran los maestros artesanos
del metal que produjeron una elaborada joyeria
de oro. Con los afios, las orejeras se hicieron

gradualmente mas complejas, con la adicién
de ornamentos. Este objeto precioso, ador-
nado con el dios del viento, es la seccién
mas grande de una orejera mixteca. El tubo
debia caber en el l6bulo, pero ahora ya no
tiene la pieza del remate y la placa que se
introducia en la parte posterior del disco
decorado con pequefias bolas.

Se usaron dos técnicas en la creacién de
este ornamento. Para la porcién cilindrica, el
oro fue enrollado para hacerlo més delgado,
mientras que la cabeza de la deidad se hizo
con el método de la cera perdida. Durante el
reinado de Moctezuma Il, el dios del viento
era conocido como Ehécatl, y los mixtecos se
referian al sonido del viento como tipijpee. La
prominente nariz del dios estd perforada por
un tapén de nariz y sus ojos estan entre-
abiertos. Usa un halo de plumas y un antifaz
en forma de pico de ave, en tanto que una
placa sale de su nariz. FSO

Cat. 34
Nariguera

ca. 1480, mexica

Oro, 7.7 x 7.7 x 0.05 cm

Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México,
inv. 10-220922

Bibliograffa selecta: Batres 1979, pp. 69-70; Anders y
Jansen 1996, pp. 203-204; Londres 2002, p. 467, num.
272

En 1900, se realizaron obras publicas para
construir un nuevo sistema de drenaje
que atravesaba de poniente a oriente la
Plaza Mayor (ahora la Plaza de la
Constitucién) en la ciudad de México.
También pasaba por la parte sur (el lado
de Huitzilopochtli) del Templo Mayor de
Tenochtitlan, que hasta entonces no se
habia descubierto debajo de la calle de
Las Escalerillas (hoy calle de Guatemala).
El subsuelo poco a poco revel6 una
multitud de objetos que incluian escultu-
ras, objetos de cerdmica, concha, piedra
verde y oro. Entre ellos se encontraba esta
soberbia nariguera en forma de una mari-
posa estilizada, con alas trapezoidales y
un cuchillo de pedernal en lugar de su
proboscis.

Debido a que esta excavacién era en
realidad un salvamento que intentaba

rescatar tantos objetos como fuera posible,
el contexto arqueolégico apenas se registro,
razén por la cual sabemos poco acerca del
significado preciso de la ofrenda.

Sin embargo, sabemos que los gober-
nantes indigenas eran cremados después de
ser envueltos en petates y mantas de algo-
dén, y sus cenizas enterradas junto con
plumas de ornato, joyeria con piedras pre-
ciosas, cascabeles de cobre y objetos he-
chos de conchay oro. Estas ofrendas eran
enterradas en templos o debajo de monu-
mentos conmemorativos en el recinto sagra-
do. En 1978, el monolito de Coyolxauhqui
(la diosa de la Luna que fue desmembrada,
al pie de las escaleras del Templo Mayor)
fue encontrado a unos cuantos centimetros
del mencionado drenaje. Es muy posible
que esta ofrenda perteneciera a un digna-
tario o sacerdote importante de la era de
Axaydacatl (que goberné desde 1469 hasta
1481). En el folio 67v del Cddice Magliabecchi
hay una descripcién del conjunto funerario
de un comerciante que contiene objetos
similares a los encontrados en Las Escale-
rillas, incluyendo una nariguera en forma de
mariposa o yacapapdlotl. No obstante, es
poco probable que los comerciantes disfru-
taran de tan alta condicién social durante el
reinado del padre de Moctezuma. RVA

103



Cat. 35
Cabeza con bezote

1250-1521, mexica
Barro, 19.5 X 15 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-392909

Bibliografia selecta: Bilbao 2005, p. 28

Este fragmento de barro proveniente de la famosa Coleccién
Martell es una representacién realista de un dignatario mexica
con la insignia del bezote, un adorno que distinguia a los gran-
des guerreros y lideres. Desconocemos su procedencia exacta,
pero su técnica y estilo indican que debid haber sido elaborada
en Tenochtitlan o en una ciudad vecina que producia no sélo
esculturas en piedra sino también grandes figuras en barro
cocido, incluyendo las encontradas en el Templo Mayor y la
regién de Puebla.

104  MOCTEZUMA II

El peinado muestra el estilo de un guerrero de elite. Después
de capturar en batalla prisioneros vivos, se cortaba el cabello a los
guerreros y se les dejaba un solo mechén al que se amarraba un
cuauhpilolli (una insignia hecha de dos plumas largas y una corta
tomadas del pecho de un 4guila) y otros ornamentos de plumas.
También usa una variante de la diadema real conocida como copi-
lli. Un ornamento grande y sobresaliente que se colocaba bajo el
labio era obsequiado a los nobles durante una ceremonia publica.
El sacerdote hacia una incisién con un cuchillo de obsidiana desde
el labio inferior hasta la barba, donde se insertaba el ornamento;
los bordes a cada extremo aseguraban que no se cayera cuando la
herida cicatrizara.

Se ha descubierto una amplia gama de estos ornamentos he-
chos de obsidiana, cristal de roca y oro. El portador estaba obligado
a mantener el gesto feroz que se ve en esta figura para sostener el
ornamento en su lugar, sobre todo si era de forma circular. ~ FSO

Cat. 36

Bezote en forma de ave
Siglo XV o XVI, mixteca-mexica

Oro y cristal de roca, largo 6.2 cm

Museum fiir Vélkerkunde, Viena (Kunsthistorisches Museum mit MVK und Otm),
Viena, 59-989, Coleccién Becker

Bibliografia selecta: Nueva York 1970, nim. 300; Aguilera 1983; Pasztory 1983, p. 31,
fig. 16; Hildesheim-Munich-Linz-Humlebaek-Bruselas 1986, num. 254; Viena 1992,
p. 205, nim. 155; Madrid 1992, p. 158, XXXIV; Viena 1997, num. 20; Londres 2002,
p. 446, nim. 187; Olmedo Vera 2002

Los bezotes (téntetl) eran simbolos de estatus, profesién o clase
social en la cultura mexica. Las imédgenes de los cédices y las
esculturas muestran la manera en que estos ornamentos eran

insertados a través de un orificio en el labio inferior (véanse cats.

35y fig. 31). Elaborados en una amplia gama de materiales y
decorados con diversos motivos iconogréficos, los téntetl eran
usados sélo por gobernantes, los lideres militares de elite y las
deidades. A los guerreros tomados como prisioneros se les
arrancaban los bezotes como un acto de humillacién. Desde ese
momento, salivaban todo el tiempo a través del orificio que
quedaba al descubierto sin el ornamento.

Este ejemplar tnico estd integrado por tres piezas separadas,
que tal vez en un principio no se pretendia que funcionaran
juntas. Los dos extremos estdn hechos de oro. La parte curvada
y lisa descansaba sobre la encia del portador para ayudar a so-
portar el resto del bezote. La elaborada cabeza de ave que decora
el otro extremo fue vaciada usando la técnica de la cera perdida
(véase cat. 27).

Los artesanos mixtecos eran excelentes orfebres, y muchos
llegaron a formar parte de la corte mexica, trabajando para sus
nuevos patrones junto con los diestros artesanos locales. Un
tubo hueco de cristal de roca conecta los dos extremos de oro.
Esta seccién central y transliicida tal vez estaba llena con plumas
de brillantes colores.

El d4guila es un motivo frecuente en los bezotes de oro
relacionados con la orden de elite de los guerreros dguila. Tanto
las dguilas como el oro eran simbolos del Sol. Sin embargo, el
ave en este bezote tiene una cresta prominente, lo que ha llevado
a identificarla de forma alternativa como una Cracidae sp. o una
coxcoxtli (Crax rubra), ambas especies de aves silvestres relacio-
nadas con el Sol y con Xochipilli, el dios de las flores, la musica
y el canto. EVLL




Cat. 37

Abanico

Mango: ca. 1500, mexica; plumas: 1999
Madera con plumas de pericos y colibries,
40 x 10.5 x 4.5 cm

Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México,
inv. 10-393455

Bibliografia selecta: Garcia Moll, Solis Olguin y Bali 1990;
Londres 2002, p. 449, num. 198

En la década de 1940, diversos edificios
fueron erigidos en el drea que ocup? el
recinto sagrado de Tenochtitlan. Varios
objetos de gran valor fueron desenterrados
en el proceso, incluyendo este mango de
abanico tallado en madera de tiempos
mexicas. Completo con su aureola de
plumas, se habria utilizado como un ma-
tamoscas (yecacehuaztli) y como un
dispositivo para abanicar (ehecacehuaztli).
El mango termina en una cabeza mascu-
lina tallada; aunque estd muy dafiada por
la accién de los insectos y por el paso del
tiempo, todavia se pueden apreciar el
tocado, las orejeras y cinco pendientes.
Las plumas encajan de manera ingeniosa
en una ranura alrededor de la parte
superior.

Durante muchos afios, el mango fue
exhibido en la seccién de tecnologia de
madera y hueso de la Sala Mexica en el
Museo Nacional de Antropologia. Cuando
el museo fue reorganizado en 1999, se
con-tratd a un artesano de plumas
contemporédneo para recrear la apariencia
original del abanico, para lo cual usé
plumas de pericos y colibries. La gloria
restaurada del abanico nos recuerda que
en algtin tiempo un noble mexica port¢ tal
objeto como simbolo de su rango.  FSO

Cat. 38
Ornamento de plumas en piedra
ca. 1325-1521, mexica

Piedra volcénica, 34.2 x 33.7 x 7.8 cm
Musée du Quai Branly, Paris, 71.1878.155.123

Bibliografia selecta: Pasztory 1983 pp. 278-280; Lépez Lujén y Fauvet-Berthelot 2005,
pp. 178-179

Los artistas mexicas a menudo reproducian en piedra objetos
hechos de materiales perecederos, y asi los hacian perdurables
para que fueran utilizados como objetos arquitecténicos o votivos.
Ese es el caso de este ornamento de plumas tallado en piedra, que
en algun tiempo pudo haber decorado la fachada de un edificio

religioso. Es probable que en tiempos modernos se haya quitado
una espiga en la parte posterior que se usaba originalmente para
fijarlo a una estructura.

La talla muestra dieciséis plumas largas que emergen de un
punto central, con cuatro adornos adicionales hechos de plumas
mds pequefias y piezas circulares que salen desde el centro. Los
cddices muestran ornamentos similares usados por los guerreros
y los personificadores de las deidades como parte de la deco-
racién de su atavio (véase fig. 81). Este objeto ofrece una clara
evidencia de la compleja estructura de los ornamentos de plumas
y la destreza de su elaboracién, y también indica la variedad de las
plumas utilizadas para tales adornos. EVLL

107



108

Escudo ceremonial (chimalli)

Cafias, piel, plumas, 67.5 x 4 cm

Réplica moderna del siglo xvi chimalli

en el Museo Nacional de Historia, Castillo de Chapultepec, ciudad de México,
inv. 10-92265 (escudo original)

Bibliografia selecta: Mendoza y Sénchez 1885, p. 45; Nufiez Ortega 1885,
pp. 5, 7-8,11-12, 16, 19-208

Es posible que hoy sélo exista este escudo de las decenas que
pertenecieron a Moctezuma Il; hace poco mas de un siglo un
estudioso atestigué otro en el castillo de Ambras, en el Tirol. Su
fragilidad explica la actual rareza. Se trata de escudos hechos de
varas delgadas amarradas con hilos de algodén o ixtle, forrados
de pieles finas y plumas, ligeros y ricamente decorados; fueron
usados mas como emblemas rituales y festivos que como armas
defensivas pues en general los guerreros usaban en sus incur-
siones escudos de madera sdlida, algodén y piel, con ornamentos
geométricos sin aplicaciones.

Piezas como este chimalli llevaron también signos de ofensa:
se dice que cuando los hombres de Moctezuma declaraban la
guerra “era costumbre enviar algunos chimalli al enemigo en senal
de amenaza o desafio”. Sin embargo, el chimalli que guarda el
Museo Nacional de Historia, en el Castillo de Chapultepec, fue
enviado a Cortés a la costa del Golfo de México no para retarlo
sino para alejarlo hacia el mundo de los dioses de donde se creyd
que venia.

En un catdlogo de las colecciones del Museo Nacional publica-
do en 1882, se afirmaba que el chimalli original “pertenecié al rey
Motecuhzoma Il y fue regalado, entre otros objetos, por el con-
quistador Cortés al emperador Carlos V, conservandose desde esa
época en el Museo de Viena hasta que el archiduque Maximiliano
lo devolvié a México”. Pero la historia de esta pieza es en realidad
efecto de un destino que alterné largos periodos de paz en los

MOCTEZUMA I

que durmid entre los tesoros de los museos, y de arriesgado pere-
grinaje durante rudos momentos de guerra, tanto en México como
en Europa.

Muy probablemente fue una de las “rodelas de plumas” —asi
llamadas por su forma redondeada, de rueda— enviadas por
Moctezuma a Cortés en 1519. Desde la Villa Rica de la Vera Cruz,
Cortés mando el chimalli a Espafia; en 1520, el emperador Carlos lo
llevé a Flandes y lo guardé en su coleccién de armas del Palacio de
Bruselas. En un indice de 1782 se consignaba que en las Caballerizas
Reales o de Palacio, entre las reliquias guerreras de los Habsburgo,
“se guardaban las armas de Montezuma”. Hacia 1796, en el contex-
to de las guerras de expansién de la Francia revolucionaria, fue lleva-
do a Viena para evitar que fuera tomado como botin. Siete décadas
después, en 1865, se le entregd al conde de Bombelles, capitan de la
guardia palatina de Maximiliano, para ser llevado a México, a donde
lleg6 en enero de 1866; fue depositado en el Museo Imperial, en el
momento de la guerra que costd la vida al emperador Habsburgo y
significé el triunfo de la republica.

Ya para entonces su estado de conservacién era fragil: habia
perdido casi todas las plumas y las pieles de adorno; adin asi mantu-
vo su majestuosidad, y sus formas se volvieron una convencién
artistica aceptada: desde los grabados de los libros de historia de
México hasta las pinturas académicas con temas prehispanicos, el
chimalli repitié sus perfiles a lo largo de los siglos XIX y XX. Algunos
ejemplos aparecen en la cubierta del primer volumen de la obra
Meéxico a través de los siglos de Alfredo Chavero, cuya primera edicién
aparecié en 1880; el 6leo de Adridn Urizueta, Sacrificio de los
espafiioles en el Templo Mayor de Tenochtitlan (1898, Museo Nacional
de Historia, Castillo de Chapultepec), y en la serie de dibujos al car-
bén de Saturnino Herrdn intitulada Nuestos dioses: La ofrenda (1917;
Instituto de Cultura de Aguascalientes). Fue en 2004 cuando se
decidio estudiar sus componentes para hacer la réplica exacta con
cuero, varas entrelazadas, y aplicaciones de plumas de loro, aguila'y

colibri, y pieles de jaguar y de ocelote. SRS




110

Flautas

ca. 1486-1520, mexica
Ceramica y pintura, 3.5 X 5.2 x 18.5cmy 4.5 X 4 x 13.2 cm
Museo del Templo Mayor, ciudad de México, inv. 10-252480 y 10-253047

Bibliograffa selecta: Both 2005, pp. 129-139, 279-281; Lépez Lujén 2005, pp. 264 -265;
Matsumoto et al. 2007, p. 100

Estas dos flautas de ceramica tienen cuatro orificios de digita-
cién. Cat. 40 (izquierda) muestra la figura de una deidad juvenil
que porta un tocado de papel plisado y orejeras circulares. Tiene
la boca abierta, como si estuviera cantando. Se le ha asociado
con Xochipilli, “principe de las flores” y dios del canto y la danza,
pero también con Cintéotl, el joven dios del maiz. Se usaron dife-
rentes moldes para el tubo resonador, la embocadura y el remate
antropomorfo, siendo estas dos udltimas adheridas al tubo des-
pués de la coccién. La flauta se brufié y cocié antes de cubrirse
con una capa de estuco como base para la pintura que es predo-
minantemente azul maya, aunque el rostro de la deidad es negro,
simulando la pintura facial. Algunos detalles, como el tocado de
papel y las orejeras se aplicaron al pastillaje. Esta flauta fue
encontrada en la ofrenda 84, depositada en el relleno constructivo
de la etapa VIl del Templo Mayor (alrededor de 1502).

MOCTEZUMA I

La parte frontal de cat. 41 (derecha) estd adornada con una
cabeza antropomorfa que lleva un tocado con plumas, tal vez la
imagen estilizada de un dios. Se descubrié en la ofrenda 89 del
Templo Mayor, que se localizé en la etapa constructiva VI (alre-
dedor de 1486). Esta ofrenda fue encontrada sumergida por
completo debajo del nivel fredtico, lo que dificulté los trabajos de
excavacion. Los mexicas también enterraron ahi otras once flautas
de cerdmica, asi como diversas representaciones de teponaztli
(tambores horizontales) y chicahuaztli (bastones de sonajas)
hechas de tezontle, todo lo cual indica con claridad el tema musi-
cal de este grupo de objetos.

La mdsica, el canto y la danza eran fundamentales en las
ceremonias religiosas que tenfan lugar dentro del recinto sagrado
de Tenochtitlan. Moctezuma Il participaba en algunas danzas
rituales, entre ellas las de la veintena de Tlacaxipehualiztli, dedi-
cada al dios Xipe Tétec; Huey Tecuilhuitl, relacionada con las
diosas del maiz; Ochpaniztli, vinculada con Toci-Tlazoltéot! (la
Madre Tierra); Tititl, dedicada a la diosa Ilamatecuhtli, y las de
la celebracién particularmente solemne de cada cuatro afios de
Izcalli, festival dedicado a Xiuhtecuhtli, el dios del fuego. CJGG

Flauta

ca. 1325-1521, mexica

Cerdmica y pintura, 16 X 5.2 cm
Patronato del Museo Britanico, Londres,
AOA Am 1856, 0422.69

Bibliografia selecta: Viena 1997, nims. 178-179; Olivier
2003, pp. 214-226; Both 2005

La mdusica era un aspecto importante de la
cultura mexica. Entre la amplia gama de
instrumentos musicales utilizados durante
los rituales, danzas y representaciones se
encontraban silbatos, flautas, cascabeles y
diversos tipos de tambores (véanse cats.
83 y 84). La musica también tenia una fun-
cion especial en campafias militares y cere-
monias religiosas, acompafiaba los cantos
y oraciones mientras marcaba el ritmo de

las acciones. Las flautas se tocaban durante
los entierros de guerreros y gobernantes, y
eran usadas para llamar la atencién de los
dioses.

Las flautas eran los instrumentos de
viento mas comunes elaborados por los
mexicas. La mayorfa de los ejemplos que
ha subsistido estan hechos de cerdmica,
como la flauta que se ve aqui, con pigmento
rojo brufiido, mientas que algunos mues-
tran interesante iconografia y decoracién
policroma (véanse cats. 40y 41). En el
extremo mds ancho de esta flauta se
encuentra una flor moldeada, lo que indica
que el instrumento es una “flauta-flor”,
relacionada tradicionalmente con Tezcatli-
poca. Aquel que personificaba al dios
recorria la ciudad tocando la flauta, oliendo
las flores y fumando para imitar la forma

de actuar de los nobles y gobernantes. En
el mito mexica de la creacién, Tezcatlipoca
trae la musica al mundo con la ayuda del
dios del viento Ehécatl-Quetzalcdatl, con el
fin de perpetuar el movimiento cotidiano
del Sol. La flauta representa la llegada de
la cultura al mundo y su mdsica encarna el
poder de los dioses creadores.

Durante las festividades de Téxcatl,
dedicadas a Tezcatlipoca, el dios usaba su
flauta para comunicar su voluntad al gober-
nante. Cuando el individuo que personifi-
caba a Tezcatlipoca rompia la flauta al pie
de los escalones del templo, toda comuni-
cacién con los dioses quedaba rota de
forma simbdlica, tal y como se relata en el
Cddice Florentino. La presencia del dios no
se volvia a sentir sino hasta que nuevas
flautas se tocaran en la ciudad. EVLL

m



112

MOCTEZUMA I

Cat. 43

Cascabeles de cobre con plata
ca. 1469, mexica

Aleacién de cobre y plata, 2.7 x 1.4 cm

Museo del Templo Mayor, ciudad de México,
inv. 10-262491 0/39

Bibliografia selecta: Lépez Lujan 2005, pp. 257-258

Este grupo de treinta y nueve cascabeles
periformes elaborados de una aleacién de
cobre y plata sin duda formaban parte

de un collar, pues cuentan con un anillo
de suspensién en un extremo. Los casca-
beles adornaban los trajes usados para las
danzas en las ceremonias religiosas, y su
tintineo armonizaba con el de los demas
instrumentos de percusion.

Estos cascabeles se encontraron en la
ofrenda 3 del Templo Mayor, uno de los
seis depdsitos oblatorios enterrados por
los mexicas para consagrar la gran escul-
tura circular de la diosa Coyolxauhqui,
cuyo nombre alude precisamente a que
tenia el rostro adornado con cascabeles.
La fase constructiva del Templo Mayor
(etapa IVb) revela que esta fiesta de con-
sagracién ocurrié alrededor del afio 1469,
al inicio del reinado del sexto tlatoani
Axayacatl (que goberné desde 1469 hasta

1481 y fue el padre de Moctezuma ). El
hecho de que la plata constituya uno de
los principales materiales de estos
cascabeles sugiere que fueron usados por
un importante dignatario o guerrero.

Es muy probable que estos cascabeles
fueran traidos a Tenochtitlan desde las
provincias mexicas de Tepecoacuilco y Qui-
yauhteopan (en la regién que actualmente
forma parte del estado de Guerrero, al sur
de la Cuenca de México). Sus habitantes se
especializaban en la mineria, en particular
en la extraccién de cobre, plata y oro. Los
mexicas comenzaron sus incursiones mili-
tares en esta region durante el gobierno de
Itzcdatl (1427-1440) con el fin de obtener
estas valiosas materias primas como tribu-
to, pues ninguna de ellas se encontraba en
la Cuenca de México.

En un principio, estos metales llegaron
en cantidades muy reducidas junto con los
conocimientos y las destrezas requeridas
para fundirlos y trabajarlos. No fue sino
hasta el reinado de Ahuitzotl (1486-1502)
cuando los mexicas lograron el control
absoluto de la region y, con la ascensién
de Moctezuma al trono, el volumen del
tributo comenzé a aumentar de manera
considerable. CJGG

113



Sahumador

ca. 1500, mexica
Cerdmica y pintura, 7.8 x 24.8 x 54.4 cm
Direccién de Salvamento Arqueoldgico, ciudad de México, inv. 10-646584

Bibliografia selecta: Batres 1976, p. 154; Solis Olguin 1998, p. 257

Los tlémaitl (o sahumadores de mango largo) eran elementos
comunes de los rituales en Mesoamérica. Los mexicas los usaban
en diversas ceremonias, incluso las de purificaciéon de los fieles o
de las imdgenes sagradas. Este sahumador tiene una cazoleta en
uno de sus extremos, la cual se llenaba con trozos de carbén en-
cendidos para después rociarlos con una resina aromética llamada
copalli (Bursera bipinnata) o copal. La cazoleta estd perforada con
varios agujeros para permitir que el aire circule en su interior y
ayude a la resina a quemarse con mds rapidez. El mango estd
hecho de un tubo largo que contiene pequefias esferas de cerd-
mica lo que produce un cascabeleo.

Este sahumador fue encontrado en la Capilla de la Emperatriz,
ahora ocupada por el Fondo Histérico de la Secretaria de Hacien-
da y Crédito Publico en el Palacio Nacional. Es menos elaborado
que los sahumadores policromos encontrados al frente del Templo
Mayor por el arqueélogo mexicano Leopoldo Batres en 1900. MB

Copas biconicas

ca. 1500, mexica

Ceramica y pintura, 53 x 21 cmy 45.6 x 20.5 cm
Direccién de Salvamento Arqueoldgico, ciudad de México,
inv. 10-646507 y 10-646509

Bibliografia selecta: Solis Olguin y Morales Gémez 1991,
p. 123; Miller y Taube 1993, p. 188

Estas copas fueron descubiertas reciente-
mente en el Palacio Nacional de la ciudad
de México, en la Capilla de la Emperatriz,
ahora ocupada por el Fondo Histérico de la
Secretaria de Hacienda y Crédito Publico.
Diversos documentos indican que éste fue
el sitio del palacio mas importante de
Tenochtitlan, conocido como las Casas Nue-
vas de Moctezuma. Ahf, los arquedlogos
descubrieron una jardinera cuadrada donde
encontraron una ofrenda espectacular
integrada por cincuenta copas similares a
éstas, asi como tres cajetes y seis platos
tripodes de cerdmica.

Estas piezas bicénicas estdn pintadas
con una capa de pigmento rojo y decoradas
con franjas verticales blancas. Aunque tienen
la forma de copas, también pudieron haber-
se usado para quemar resinas aromaticas.
Su decoracién puede estar asociada con
Xipe Tétec (“nuestro sefior el desollado”),
dios de la guerra y la renovacién de la natu-
raleza.

El culto a Xipe Tétec adquiria una rele-
vancia especial durante Tlacaxipehualiztli, la
segunda veintena del calendario solar, que
tenia lugar antes de la temporada de lluvias.
El festival estaba marcado por el sacrificio
de esclavos y prisioneros de guerra, cuyos
corazones eran extraidos y sus cuerpos
desollados para que los sacerdotes vistieran
su piel durante veinte dias. MB

115



116

Jarra pulquera

ca. 1450-1500, mexica
Ceramica y pintura, 29.7 X 17.6 X 18 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-78234

Bibliografia selecta: Pasztory 1983

Las jarras como ésta se usaban tradicionalmente para el pulque,
bebida alcohdlica hecha del aguamiel fermentado del maguey.

Se identifican por sus elegantes cuerpos esféricos y cuellos alar-
gados con vertedera. Estdn dotadas de un asa curva, la cual le da
solidez a la forma. Se encuentran entre los recipientes mds impre-
sionantes elaborados por los mexicas y sus vecinos (en particular
los mixtecos en Oaxaca), y se usaban durante las ceremonias

MOCTEZUMA I

relacionadas con Ome Tochtli, el dios de la embriaguez. Esta
jarra es tipica de la cerdmica roja pulida producida en la regién
de Tetzcoco. Estd decorada con un recubrimiento base de
pigmento rojo brillante aplicado a todo el recipiente y disefios en
negro.

Algunas veces, los alfareros agregaban motivos ornamentales
después de la coccién, aunque solian usar un pigmento blanco
acuoso que pronto se deslefa.

Sin duda, las mesas de Moctezuma Il y los gobernantes de
Tetzcoco estaban engalanadas con elegantes piezas como ésta.
El cuerpo de la jarra esta decorado con una franja ancha que tiene
espirales alternadas con pequefios cascabeles. El cuello también
presenta espirales que parecen evocar el movimiento del liquido
en su interior. FSO

Olla

ca. 1507, Tetzcoco
Cerdmica y pintura, 22.4 X 24 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-116785

Bibliografia selecta: Solis Olguin y Morales Gémez 1991, p. 270

La antigua Plaza del Volador, donde prosperé un famoso mercado
desde la época colonial hasta la primera década del siglo XX, fue
excavada entre 1936 y 1937. Los historiadores consideran que el
gran palacio de Moctezuma Il en Tenochtitlan se extendia hacia
el sur, hasta esta parte de la ciudad, que en la actualidad ocupa la
Suprema Corte de Justicia. La construccién de este ultimo edificio
propicié las excavaciones que revelaron la existencia de los restos
de una base piramidal con mas de mil ollas. Debajo de ellas se
encontraba un cofre de piedra sobre el cual yacia una imagen de
Xiuhtecuhtli, el dios del fuego. El arquedlogo Eduardo Noguera,

responsable de este descubrimiento, sugirié que esta ofrenda podia
relacionarse con la ceremonia del Fuego Nuevo de 1507 celebrada
durante el reinado de Moctezuma Il (véase p. 140).

Esta coleccién de articulos de cerdmica no tiene parangén ni en
tamario ni en diversidad. Esta integrada por una amplia gama de
recipientes de uso cotidiano y ritual, para las comidas de la nobleza
y las ceremonias religiosas. La presencia de piezas importadas,
principalmente de las regiones de Morelos, Puebla y Oaxaca, enri-
quece notablemente la ofrenda.

Esta olla con dos asas, tipica de la regién de Tetzcoco, es uno
de los ejemplos mds sobresalientes de su tipo. Tal vez sirvié para
almacenar diversos articulos que van desde alimentos y semillas,
ropa, objetos preciosos y manuscritos. Las franjas decorativas del
exterior de la olla estdn pintadas con pintura blanca muy diluida.
Este disefio simbdlico repetido se conoce como xicalcoliuhqui, que
representa el movimiento de la xiuhcdatl o serpiente de fuego
celestial. FSO




Copas biconicas con craneo

ca. 1507, mixteca
Cerdmica y pintura, 30 X 12.5 cm (cada una)
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-77820 y 10-3344

Bibliograffa selecta: Solis Olgufn 1991; Solis Olguin 1991b, p. 257; Solis Olgufn y Morales
Gomez 1991, p. 294; Amsterdam-San Petersburgo 2002, pp. 236-237, nums. 190, 197;
Londres 2002, p. 432, num. 134

La gran ofrenda descubierta en la antigua Plaza del Volador (véase
cat. 48) incluia estas inusuales copas rituales. Sus principales
rasgos decorativos son las esculturas huecas de crdneos humanos
semejantes a los reales que eran exhibidos en los tzompantli o
rengleras de crdneos del Templo Mayor. Las manchas veteadas de

MOCTEZUMA I

grasa con sangre que cubren los crdneos remiten a la practica de
desollar a las victimas de los sacrificios, y estén realizadas con
asombroso realismo. La decoracién policroma de estas copas es
tipica del llamado estilo internacional, que era popular durante los
gobiernos de los ultimos soberanos mexicas. Este estilo se
extendié a casi toda el drea central de México, incluyendo las
capitales indigenas de Tetzcoco, Tlaxcala, Puebla y Oaxaca.

La forma bicénica crea una elegante silueta, la cual encierra
el receptaculo de la copa que sélo ocupa la parte superior. La
decoracién de estos dos recipientes los relaciona con las ofrendas
de sacrificio. Probablemente se llenaban con la sangre que se
ofrecia a las imagenes de los dioses por medio de pdpot! (popotes
o pajillas) insertados en sus bocas, para simular que absorbian el
liquido sagrado. FSO

: W: l’:d- . #
" R
g

1
2 g
...'-.:—-H'-""

o




120

Cat. 51

Plato de ceramica

ca. 1325-1521, mexica

Ceramica con pintura, 8.6 X 21.3 cm

Patronato del Museo Britdnico, Londres,
AOA Am 1892, 1109.5

Cat. 52

Plato de ceramica

ca. 1325-1521, mexica

Ceramica con pintura, 5.5 X 17 x 11 cm

Patronato del Museo Britanico, Londres,
AOA Am 1940,02.31

Bibliografia selecta: Diaz del Castillo 1963, p. 197, nuim.
132; Pasztory 1983, pp. 292-299; Solis Olguin 1991b,
p. 260, num. 401

El cronista de la época colonial, Bernal
Diaz del Castillo, registr6 en su obra que
Moctezuma Il comia en unos coloridos
platos que se producian en Cholula, del
tipo de los recipientes que se empleaban
para las ofrendas a los dioses y en los
entierros. Sin embargo, la cerdmica de uso
cotidiano, para comer y cocinar, era muy
diferente de la que usaba Moctezuma Il
para sus comidas privadas o para los ban-
quetes de estado y los rituales.

MOCTEZUMA I

Los sirvientes y guardianes que vivian
en la corte usaban cerdmica més sencilla
para sus necesidades cotidianas. Los pla-
tos tripodes de cerdmica delgado negro
sobre anaranjado eran comunes. Algunos
de ellos tenfan dos compartimentos para
mantener separados los alimentos secos
de los humedos. La decoracién en este ti-
po de piezas de ceramica se aplicaba antes
de cocerlas, con pinceladas muy delgadas.
Los decorados lineales y los motivos abs-
tractos eran frecuentes antes del reinado
de Moctezuma II. Sin embargo, durante el
ultimo periodo de produccién de cerdmica
mexica se crearon vajillas decoradas con
imagenes naturalistas, por lo general de
animales y plantas en finas lineas negras.
Estos ejemplares estdn relacionados con
el estilo de cerdmica conocido como
azteca Il (1300/1350-1521), producida en
la Cuenca de México y, en particular, en
Tenochtitlan, Tetzcoco, Chalco y en el este
de la peninsula de Ixtapalapa. EVLL

Cat. 53
Jarra policroma
ca. 1500, Cholula-Tetzcoco

Cerdmica, 10.8 X 6.4 X 7.9 cm
Patronato del Museo Britanico, Londres, AOA Am 1892,0618.7

Bibliografia selecta: Diaz del Castillo 1967, p. 197, nim. 132; Pasztory 1983, pp. 292-299;
Solis Olguin 1991b, p. 260, nim. 401

Esta pequefia jarra de cerdmica pudo haber contenido algtin
liquido precioso. Su estilo, fina elaboracién y delicada decoracién
sobre un fondo rojo indican que fue hecha en Cholula o Tetzcoco.
Ambas dreas eran famosas por su ceramica de gran colorido, la
cual era de uso frecuente en la corte de Tenochtitlan. La iconogra-

fia naturalista indica que probablemente fue realizado no mucho
antes de la conquista espafiola. El elemento decorativo central es
una mariposa con las alas extendidas, flanqueada por guirnaldas
de flores. Las mariposas fueron representadas en el arte mesoa-
mericano quiza desde el Preclasico, y se convirtieron en un motivo
iconografico comun en Teotihuacan. En la iconografia mexica,
simbolizan el fuego, la renovacién y la metamorfosis. También se
cree que representan las almas de los guerreros muertos en el
campo de batalla, que acompafian al Sol en su recorrido diario por
el cielo. A ambos lados de la jarra hay pintados grandes caracoles,
tal vez el caracol rosado (Strombus gigas) decorado con un orna-
mento rojo entrelazado en la punta, que se asemeja al tocado usa-
do por Xochipilli, el dios de las flores, la musica y la danza. EVLL

121



122

Cat. 54
Incensario
1400-1521, mexica

Ceramica y pintura, 30.5 X 29.5 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-78081

Bibliograffa selecta: Flores Gutiérrez 1991; Bilbao 2005, p. 279; Hernéndez Sénchez 2005

Los mexicas crefan que cuando un guerrero moria en batalla o
sobre una piedra de sacrificio, una de sus tres entidades animicas
ascendia a los cielos, para unirse al ejército solar en su diaria
batalla contra la oscuridad, donde permanecia por un periodo de
cuatro afios. Después de concluir esta ardua tarea, la energia del
alma se transformaba en mariposa y colibri, para regresar a la

tierra con la finalidad de fertilizar las flores y disfrutar de su polen.

Este incensario estd decorado con cuatro mariposas que se
alternan con dos cabezas esculpidas de perro. Estas dltimas

MOCTEZUMA II

representan a Xdlotl, el hermano gemelo de Quetzalcéatl, ambos
dioses relacionados con el planeta Venus, que se distingue por
tener un ciclo doble de visibilidad durante el dia y la noche, y
sélo desaparece por un corto periodo en el afio, cuando se creia
que descendia al inframundo para consultar al sefior de la
muerte.

La narracion pictdrica en este objeto puede proporcionar
informacién acerca de su uso. Las asas moldeadas, a través de
las cuales se podian amarrar cuerdas para colgarlo como un pén-
dulo, se encuentran a los lados de las cabezas. El incensario se
llenaba de carbones encendidos mezclados con resina de copal,
y con el humo aromatico resultante se incensaban los dioses o
los cautivos que esperaban su muerte en la piedra de sacrificio.
El ritual preparaba a los cautivos para su siguiente tarea: combatir
y derrotar a la muerte en el dominio de la muerte misma, al igual
que Xolotl (Venus) lo hacia cada afio. RVA

Cat. 55
Plato tripode policromo
ca. 1500, mexica-mixteca

Cerdmica y pintura, 5.3 X 15 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-9817

Bibliografia selecta: Solis Olguin y Morales Gémez 1992; Solis Olguin, Veldzquez
y Velasco Alonso 2005, p. 92

El Posclésico tardio (1325-1521) fue testigo del florecimiento de
la produccién de cerdmica policroma de estilo internacional.

Este estilo era propio de pueblos y ciudades de la regién Puebla-
Tlaxcala y de los mixtecos, asi como de los reinos limitrofes del
imperio mexica en la zona central de México, y hasta la costa

del Golfo. Los alfareros en esta amplia zona compartian el cono-
cimiento de las técnicas, lo que les permitié aplicar diferentes
colores sobre una base blanca o anaranjada. La alfareria multicolor
de este tipo estd decorada en forma cldsica por dentro y por fuera

con una amplia gama de signos y motivos redundantes. Asf, sin
importar las variantes de estilo o de técnica utilizadas, los
sacerdotes y dignatarios podian comprender con facilidad su
mensaje fundamental.

Este plato de tres patas es tipico de la cerdmica policroma que
sin duda estuvo presente en la mesa de Moctezuma 1, y debié
impresionar a los conquistadores que participaron en sus fiestas
imperiales. Los soportes a menudo representaban animales sim-
bélicos; en este caso son serpientes amarillas con manchas
circulares en sus cuerpos, reminiscentes de la piel moteada del
jaguar. Por dentro, el fondo del plato estd adornado con una
elegante flor de seis pétalos que celebra la renovacién de la natu-
raleza hecha posible por la lluvia y el Sol y la campafia victoriosa
de los guerreros. El patrén esta integrado por cuatro xicalcolivhqui
(grecas escalonadas), los cuales representan remolinos negros y
rojos alternados que simbolizan el movimiento de las serpientes
de fuego que transportan al Sol por el firmamento. FSO

123



Capitulo 4

124

Moctezuma ll y la

renovacion de la naturaleza

Richard F. Townsend

EN LA Plaza de la Constitucién de la ciudad de México, los visitantes pueden contemplar
la extensa fachada del Palacio Nacional sede en su momento del gobierno virreinal, las
voluminosas torres de la Catedral Metropolitana y la bandera tricolor de la reptblica que
ondea en mitad de la plaza con el escudo del 4guila y la serpiente sobre un nopal —un
recordatorio de la herencia mexica y de los muy cercanos cimientos arqueoldgicos del
Templo Mayor de Tenochtitlan—. Mas alla del centro histérico brillan los altos edificios
modernos que flanquean el Paseo de la Reforma y otros bulevares y avenidas. Kilémetros
de zonas habitacionales e industriales se esparcen sobre la cuenca seca del Lago de
Tetzcoco y cerros adyacentes, cubriendo las antiguas ciudades y barrios que rodean la
Cuenca de México. En los albores del siglo xXI, esta inmensa mancha urbana de unos
veinte millones de habitantes se ha convertido en una de las dreas mas densamente
pobladas del planeta. Aqui, como en El Cairo, Roma, Estambul o Londres, la ciudad y el
paisaje que la circunda conservan el registro de una sucesién de sociedades diversas que
se prolonga hasta un remoto pasado arqueoldgico.

Cuando Moctezuma II recibié a Hernan Cortés y a su contingente de espafioles y
aliados tlaxcaltecas sobre la calzada de acceso a Tenochtitlan en noviembre de 1519, la
metrépoli insular sobre el lago resplandeciente estaba poblada por mas de doscientos mil
habitantes. En su centro se levantaba el recinto ceremonial con su Templo Mayor, rodeado
de palacios y de las casas de los grandes sefiores (figs. 16 y 39). Cuatro amplias calzadas

peatonales se extendian hacia los puntos cardinales, cruzando zonas habitacionales y

Fig. 35
Escultura en piedra del dios del
fuego, Xiuhtecuhtli (cat. 79).
Museo Nacional de Antropologia,
ciudad de México.

Fig. 36 pdginas siguientes

Vista de la Cuenca de México en
direccién a los volcanes nevados.
El Iztaccihuatl a la izquierda, y el
Popocatépetl a la derecha.







128

chinampas agricolas o “jardines flotantes” contruidos en tierra ganada al somero lecho del
lago. Una alianza de ciudades-estado compuesta por Tenochtitlan, Tetzcoco y Tlacopan
encabezaba un vasto imperio tributario que llegaba mucho mas alla de las montafias que
bordean la cuenca. Esta Triple Alianza, establecida en 1428, gener6 una intensa camparia
de conquistas y una sintesis cultural destinada a convertirse en el tltimo gran florecimien-
to de la civilizacién mesoamericana. Fue hasta la conquista espafiola en 1519-1521 que
Mesoamérica volvi6 a encontrarse con una forma radicalmente ajena de existencia social y
cultural. La Conquista fue un hito maytsculo en la historia de América debido a que el vio-
lento encuentro modificé profundamente el ancestral modelo indigena de convivencia. Se
impusieron nuevas formas de economia, religiéon y gobierno de acuerdo con la imagen y
los ideales de Espafia. No obstante, desde el inicio del proceso de conversiéon religiosa
frailes misioneros como Bernardino de Sahagtin, Diego Duran y Toribio de Benavente, asi
como descendientes de la antigua nobleza ilustrada mexica como Fernando de Alva
Ixtlilxochitl, Hernando Alvarado Tezozémoc y Domingo Chimalpahin, se dieron a la tarea
de recopilar registros invaluables de la historia y la vida cultural indigenas. Sus textos enci-
clopédicos reflejan una aguda determinaciéon intelectual por obtener descripciones pre-
cisas y completas. El conocimiento preservado en dichas fuentes escritas se ha ido
ampliando considerablemente por medio de la arqueologia, la etnologia y los estudios
lingtiisticos desde finales del siglo Xix hasta la actualidad. También se han logrado avances
notables —sobre todo desde la década de 1970— en la interpretacion del arte, la arquitec-
tura, la escritura jeroglifica y la representacién ritual. Tales hallazgos han ampliado nues-
tro entendimiento de la estructura fundamental de la cosmovisién mexica, asi como de la
funcién de las ideas y las artes visuales en el apuntalamiento de una integracién dindmica
de las comunidades humanas con el sistema de ordenamiento que se percibia y se expe-
rimentaba en el entorno natural. La exploracion de los monumentos, rituales y elementos
sagrados en el paisaje mexica contribuye a iluminar el funcionamiento de esta forma de

actividad y pensamiento cosmolégicos durante el reinado de Moctezuma 1II.
Una visién cosmoldgica

Los monumentos mexicas del siglo Xv y principios del Xvi que conmemoran las conquis-
tas y el ascenso al trono de los reyes, expresan una nocién fundamental de corresponden-
cia entre los 6rdenes social y natural. Por ejemplo, la Piedra de Tizoc (fig. 11), nos presenta
un cosmos ordenado con Tenochtitlan en su centro. La Piedra de Coronacién de Mocte-
zuma IT esta relacionada con este monumento anterior, aunque haya sido disefiada como
un bloque rectangular con relieves en sus seis caras (cat. 14). La parte inferior (anverso)
ostenta el signo del dia 1-Conejo, que simboliza el primer dia de la creacién del mundo.
Los cuatro costados presentan relieves idénticos que representan a una deidad terrestre en
cuclillas y que corresponden con los puntos cardinales. En la cara superior, una serie de
jeroglificos representa las cinco eras cosmogodnicas sucesivas, los cinco “soles” mitologicos
de la evolucion del mundo. La secuencia se inicia en la parte inferior derecha con 4-Jaguar,
que representa el primer “sol” o era imperfecta, que concluye con una plaga de jaguares.

Continuando en sentido contrario a las manecillas del reloj, el siguiente signo, 4-Viento,

MOCTEZUMA I

estd representado por la mascara del dios del viento Ehécatl, lo que significa que la era llega
a su fin en medio de huracanes. La mascara del dios de la lluvia Tlaloc, con el niimero 4,
corresponde a la era que termind en una lluvia de fuego, mientras que la efigie de la diosa
del agua subterranea Chalchiuhtlicue, también con el ntimero 4, representa la era que
acabo en inundaciones. Al centro del rectingulo, el signo en forma de X, 4-Movimiento,
representa el presente “Quinto Sol” que se augura habrd de concluir con terremotos.
Debajo de este signo un cartucho cuadrangular contiene el signo del afio 12-Cafia (1503),
mientras que el signo del dia 1-Cocodrilo, que corresponde al 11 de junio en el calendario
cristiano, aparece encima. De acuerdo con algunas versiones, ésos fueron el afio y el dia de
la coronacién de Moctezuma II, culminacién de un proceso que durdé meses; comenzé a
desarrollarse en etapas con un retiro e investidura tras la muerte de Ahuitzotl a finales de
1502 y concluyé en Tenochtitlan con el sacrificio de los prisioneros capturados en su gue-
rra de coronacién. El monumento certifica que Moctezuma II era el amo de la tierra en la
presente era, el Quinto Sol, una herencia sagrada validada y transmitida desde tiempos
primigenios. La tierra misma es representada como el imperio mexica.

Para la época en que Moctezuma fue investido, el titulo de tlatoani (el que habla, el
que manda; por lo tanto, el que gobierna) estaba claramente definido en funcién del éxito
como comandante militar. Sin embargo, el concepto de reinado se asentaba también en
una antigua tradicién que obligaba a dirigir los ritos anuales y a erigir los santuarios de
renovacion del mundo. Las crénicas de los siglos XVvI y principios del XviI que describen
los festivales ciclicos y sus monumentos en Tenochtitlan y en diversos puntos de la Cuenca
de México, asi como los monumentos y sitios arqueologicos, revelan las metaforas y temas
mitologicos que explican el funcionamiento del sistema ceremonial mexica a través de una
red de conexiones que se proyectaba desde las ciudades hacia los principales marcadores
topograficos y las fuerzas y fendmenos naturales deificados de los que dependia la vida. El
ciclo anual de cultivo estaba vinculado en una identidad religiosa con las formas fisicas de
la tierra y la alternancia de las estaciones de sequia y lluvia. Era obligaciéon de los gober-
nantes mexicas garantizar, a través del ritual, la llegada previsible y regular de las esta-
ciones, la fertilidad del suelo, la abundancia de plantas y animales, asi como la prosperi-

dad de la comunidad de un afio al otro.
La Cuenca de México

A 2 240 metros sobre el nivel del mar, la Cuenca de México se encuentra circunscrita por
montanas en tres de sus lados (fig. 36). La Sierra Nevada se eleva hacia el este, con el Cerro
Tlaloc y los volcanes nevados del Popocatépetl y el Iztaccthuatl como sus pinaculos y tras
ellos, el Valle de Puebla. Hacia el sur, las escarpadas cumbres del Ajusco separan la cuen-
ca lacustre del mas bajo y semitropical Valle de Morelos. La franja boscosa de la Sierra de
las Cruces define el lado occidental, con sus elevados pasos que conducen al valle de
Toluca. La cuenca se abre hacia el norte, con campos extensos y colinas bajas que se pro-
longan hasta las aridas extensiones y cordilleras desérticas del altiplano central. Los lagos
de Chalco y Xochimilco se ubican al sur, alimentados por los abundantes manantiales del

Ajusco; Xaltocan y Zumpango estaban al norte, rodeados de canaverales y pantanos; y en

MOCTEZUMA 11 Y LA RENOVACION DE LA NATURALEZA

129



130

el centro de la cuenca, en un nivel ligeramente inferior, la amplia extension del Lago de

Tetzcoco era salina por evaporaciéon. Los paisajes pintados a finales del siglo XIX por José
Maria Velasco muestran a la Cuenca de México cuando atin era muy semejante a como se
vela en el siglo XVI, con extensas zonas de lagos poco profundos, la larga calzada que lle-
vaba de la ribera norte a la ciudad de México y las cumbres nevadas al fondo (fig. 37).

La prolongada estacion seca comienza a finales de septiembre y se extiende hasta
principios de junio, seguida de una temporada de lluvias que va de junio hasta finales de
septiembre. Los altos volcanes y otras cumbres desempenan papeles clave en este cambio
anual de las estaciones. El aire calido y hiimedo que fluye hacia el interior desde el Golfo
de México y el Pacifico sube por las laderas bajas en las primeras horas de la mafiana, para
condensarse lentamente en las alturas y acumularse a media tarde en grandes formaciones
nubosas, antes de extenderse sobre el horizonte en cortinas de color azul oscuro con
relampagos repentinos y truenos ensordecedores. Los vientos cobran fuerza y las tormen-
tas empiezan a desplazarse hacia el occidente a lo largo del Ajusco y a través de la cuenca
antes de atravesar la Sierra de las Cruces. La tierra responde, al cambiar en cuestién de dias
de los tonos amarillo-marrén a los verdes cada vez mas profundos. Este era el tiempo de
la siembra, de quedarse en el terrufio y atender las parcelas, de recoger los primeros fru-

tos y cosechar mas tarde los cultivos enteros.

MOCTEZUMA II

Fig. 37

El valle de México desde el cerro de
Santa Isabel, 1875, por José Maria
Velasco (1840-1912). Oleo sobre
tela, Museo de Arte Moderno,
ciudad de México.

El dguila y el nopal

Cuando Moctezuma II asumi6 el poder tras la muerte de Ahuizotl, las obligaciones de
los gobernantes mexicas estaban bien establecidas en términos de apoyar las empresas
agricolas, patrocinar la construccion de sitios ceremoniales y dirigir los ritos cruciales para
la peticién de lluvias y renovacién. Dichas tareas emanaban de costumbres mesoameri-
canas muy arraigadas y pueden rastrearse hasta una antigua forma de organizacién social
sugerida por la imagen de la fundacién de Tenochtitlan que aparece en la pagina inicial del
Fig. 38 Cédice Mendoza (fig. 4, cat. 3) y en la parte posterior del Teocalli de la Guerra Sagrada (fig.
Vista posterior del Teocalli

de la Guerra Sagrada (cat. 78),
que representa a un aguila
sobre un nopal y sefiala el
lugar donde habrfan de
establecerse los mexicas y
fundar su capital. Museo

Nacional de Antropologia,
ciudad de México.

38). La imagen del aguila, el nopal, la piedra y el agua era a un mismo tiempo el glifo to-
ponimico de Tenochtitlan (tetl, piedra, nochtli, nopal), el nombre del antiguo jefe tribal
Ténoch y el registro de una escena fundacional que supuestamente habian presenciado los
lideres tribales como sefial de su dios patrono, Huitzilopochtli, para marcar el lugar donde
habrian de establecerse finalmente los itinerantes mexicas. Por otra parte, el dispositivo del
aguila, el nopal, la piedra y el agua ha sido interpretado como el signo cosmolégico de un

sistema social dual (o parcial) vinculado de manera

simbdlica y a través del ciclo anual con el cielo, la
tierra y las aguas circundantes.' En un sistema de
este tipo, el tlatoani funcionaba como un ministro
de asuntos exteriores, comandando a los guerreros
en acciones ofensivas y administrando las relacio-
nes con los pueblos extranjeros. En ese caracter se
le asociaba simbdlicamente con el cielo, el Sol y las
grandes aves de presa, en especial con el dguila. Lo
complementaba un ministro de asuntos internos,
conocido como cihuacéatl (“mujer serpiente”),
que era responsable de lo relacionado con la
agricultura, la defensa y la administracién. El
cihuacéatl estaba vinculado simbdlicamente con

la tierra, las aguas subterraneas y la producciéon
de alimentos. A medida que el imperio mexica
se expandia, el tlatoani fue ganando mayor po-
der y prestigio, y acumulando mayores respon-
sabilidades, hasta llegar al reinado de Moctezu-
ma II, a quien los espafioles consideraban un
monarca absoluto. No obstante, en su antigua
funcién basica como ministro de asuntos exte-
riores, Moctezuma II estaba a cargo sobre todo
de la gama de actividades que ocurrian en la
temporada de sequia —la época “masculina”
del afio dedicada a los viajes de larga distancia,

el comercio, la caceria y la guerra, asi como a

las actividades que tenian lugar en la periferia o

MOCTEZUMA 11 Y LA RENOVACION DE LA NATURALEZA

131



132

mas alla del circuito exterior de la geografia sagrada mexica—. Como veremos, en esta tlti-
ma funcién el tlatoani tenia una responsabilidad fundamental conforme la estacién seca
llegaba a su punto culminante y el cambio estacional se aproximaba: la de convocar y pro-
piciar a las fuerzas remotas y todopoderosas de la lluvia y la fertilidad de las que dependia

la vida.
El Templo Mayor
La estructura de la organizacion social y las correspondientes actividades estacionales y even-

tos ceremoniales se reflejaban en el disefio y funciones de los espacios rituales. Las excava-

ciones arqueoldgicas de los cimientos del Templo Mayor, en el centro de la ciudad de México,

44
LR
RE
G
—
Tl
. 13
I | -
=]
(¥
P—
[ | | =
1 4
T 15
3 F A
v o
L= ; i . Trd
Calzadade 1 L I | [ o [ 3 = L
Tacopany In2MlR-——5— | fE=ik (O o @ LI | s e
Chapultepee ] [ L1 1 | 3 | T
' : i Jem — 1
[ [ |
. [t =
T
Lo
Palacie de [ =3 [T A Awlariey
Axaydcat | l zoolégico
I = (O e .
P & I &
e - - s——
=4
l 11
-
3=
. g2 .
Palacic de Gran plaza del a £ Palacia de
Mocteruma l mercada - Mactezurma Il
N 1. Templa Mayor A, Temple de Tezcatlipoca 11. Puerta de las Aguilas (sur)
2. Templo de Huitzilopochtli 7. Temple de Quetzalcdat] 12. Puerta de Tezcacdac (oeste)
3. Templo de Tléloc &, Temple de Tondtiuh 13, Puerta de Acatliacapan [norte)
4. Casa de las Aguilas 9. |uege de Pelota 14. Puerta de Hultzndhuac (este)
5. Teompantli 100 Temple de Yacatecuhtli 15. Plataforma ceremania
MOCTEZUMA 11

Plano del recinto sagrado y sus
principales templos y estructuras

han ido revelando las etapas de construccién del monumento.

Fig. 40

El Templo Mayor con los templos
gemelos de Tlaloc y Huitzilopochtli.
De Primeros memoriales, fol. 269r.
Biblioteca Real, Madrid.

Todos los gobernantes desde principios del siglo Xv agregaron
una nueva capa a la pirdmide, siguiendo la practica mesoameri-
cana de cubrir los edificios anteriores y expresar su reconsagra-
cibén colectiva a los cultos principales de las mitades lluviosa y

seca del afio.? Conforme las excavaciones fueron sacando a la luz

los cimientos concéntricos, se descubrieron grandes cantidades

de ofrendas enterradas que revelaron un universo de asocia-
ciones que vinculaban al pueblo, a la ciudad y al imperio con el
mundo de la naturaleza y sus deidades.

Con Moctezuma I (que rein6 de 1440 a 1469), comienza
un esfuerzo especialmente importante de renovacién del monu-
mento, con vistas a su reconsagracion al cumplirse el cambio de
ciclo de cincuenta y dos afios en 1454. Para colmo, una larga y te-
rrible hambruna comenz6 a asolar la tierra en 1450, que se agregd
a la urgencia de cumplir con dicha renovacién tradicional del
tiempo. Faltaron las lluvias, los cultivos se marchitaron y acabaron
por perderse, las reservas de maiz fueron usadas como alimento

y miles de personas en toda la cuenca y los alrededores se debili-

taron, desfallecieron y empezaron a morir. Al prolongarse la ham-
bruna, comenzaron a surgir acusaciones de brujeria y aparecieron
presagios funestos. En esa atmosfera de miedo e incertidumbre, la renovaciéon de la piramide
sigui6 adelante con mano de obra exigida a las comunidades tributarias. El proyecto cobré un
caracter de ex voto, una rogativa para que llegara la lluvia portadora de vida y de renovacién
terrestre. El proyecto concluyé con éxito al iniciarse el nuevo ciclo de cincuenta y dos afios en
1454. Las lluvias volvieron a llegar a tiempo y renovaron el ciclo de actividad agricola. Al acer-
carse el afio de 1506 nuevamente se emprendieron mayores mejoras y el temor generalizado
a que se repitiera otra gran hambruna volvié a asolar la imaginacién mexica. Esta vez,
Moctezuma II presidiria los ritos para otra renovaciéon de cincuenta y dos afos.

En el centro de Tenochtitlan, los cuatro cuerpos superpuestos del Templo Mayor se
elevaban rematados por una amplia plataforma sobre la que descansaban los templos de
Tlaloc, el dios de la lluvia, y Huitzilopochtli, el héroe ancestral deificado de los mexicas
(cats. 66 y 67). Quienes ascendian por la amplia escalinata doble miraban hacia el oriente.
En los equinoccios se veia al Sol salir entre los dos templos. El de Tlaloc se ubicaba en el
extremo norte, por donde se declina la trayectoria del Sol durante la temporada de lluvias
del “verano”, entre mediados de junio y finales de septiembre; el de Huitzilopochtli se
encontraba al sur de la linea equinoccial, por donde se declina el Sol durante la tempora-
da seca de “invierno”. La escalinata doble representaba la divisién simbdlica de la piramide
entre el Tonacatépetl de Tlaloc (“cerro de los mantenimientos”) y el Coatépetl de Huitzil-
opochtli (“cerro de las serpientes”).

El lado del Coatépetl, con el templo del héroe tribal mexica Huitzilopochtli (“coli-
bri de la izquierda”), reproducia simbdlicamente el lugar de su nacimiento y triunfo sobre

su hermana Coyolxauhqui (“la que se adorna con cascabeles”: las imagenes de este perso-

MOCTEZUMA 11 Y LA RENOVACION DE LA NATURALEZA

133



134

naje mitologico la presentan con cascabeles en las mejillas).
Segiin la leyenda, durante la larga migracién de la tribu desde
su lugar de origen en Aztlan, los mexicas llegaron hasta el
cerro Coatépetl. En su cima habia un santuario, custodiado
por una anciana sacerdotisa, Coatlicue (“la de la falda de ser-
pientes”, que era también el titulo de una diosa de la tierra).
Cierto dia, una bola de plumas cay?6 del cielo y prefié6 magica-
mente a Coatlicue con el futuro héroe Huitzilopochtli. En la
llanura de abajo, una multitud de guerreros y la feroz hija de
Coatlicue, Coyolxauhqui, no tardaron en enterarse de tan
escandaloso embarazo. Coyolxauhqui juré matar a su anciana
madre deshonrada y a la cabeza de un contingente de cuatro-
cientos guerreros comenzo a ascender por la ladera del cerro.
Pero uno de ellos se adelanté corriendo y le advirti6 del peli-
gro inminente a Huitzilopochtli, que se encontraba todavia
dentro del vientre de su madre. Al acercarse los guerreros
comandados por Coyolxauhqui, el dios naci6 de repente,
pertrechado con todas sus armas como un guerrero sobrenatural. Cort6 la cabeza de
Coyolxauhqui con un rayo de sol, desmembré su cuerpo y, mientras los trozos rodaban
ladera abajo, persigui6é y maté a la hueste enemiga. Esta leyenda tribal de victoria se con-
memoraba en el Templo Mayor sobre la plataforma superior, en el templo de Huitzil-
opochtli, mientras que al pie de las escalinatas se coloc6 una imponente escultura de la
Coyolxauhqui desmembrada. La gesta mitologica se representaba también ritualmente
cuando los guerreros mexicas, de regreso de sus conquistas, sacrificaban prisioneros sobre
la plataforma superior, frente al templo de Huitzilopochtli. Los cuerpos eran rodados des-
pués por las empinadas escalinatas para que cayeran sobre la escultura de Coyolxauhqui.
No hay duda de que este mito esencial fue de hecho apropiado y adaptado por los mexicas,
pues se han localizado otras piramides identificadas como “cerro de las serpientes” en si-
tios arqueolégicos de épocas anteriores en la historia mesoamericana.

Del lado de Tliloc en el Templo Mayor, las ofrendas recuperadas en las excava-
ciones arqueoldgicas de los cimientos incluyen jarras para agua adornadas con la mascara
azul de Tlaloc, innumerables vestigios de criaturas acuaticas, collares de madreperla, mo-
delos de canoas e instrumentos para la recoleccién de alimentos en el lago, relampagos
simbdlicos y diversas vasijas y figuras escultéricas con imagenes alusivas al agua y al maiz
(fig. 42). Dichos conjuntos, de fuerte carga simbdlica, también se referian con claridad a la
deidad femenina Chalchiuhtlicue, “la de la falda de jade”, cuyo reino de aguas subte-
rraneas incluia a los manantiales, los rios, los lagos y el mar (fig. 43). La configuracién del
lado de Tlaloc reflejaba asi la estratificacion ecolédgica de la cuenca, con sus lagos, campos
y montafias coronadas con nubes de lluvia y de tormenta en el verano. El culto a Tlaloc era
ancestral. Su nombre significa “aquel que encarna a la tierra”, lo que sugiere sus origenes
remotos como deidad asociada con la tierra y las aguas subterraneas contenidas en el inte-
rior de las montafias. Como veremos, Moctezuma II y sus antecesores tenian la obligaciéon

ritual de encabezar una peregrinacién anual a la cumbre del Cerro Tlaloc en el lado orien-

MOCTEZUMA I

Fig. 41
Imagen de Ehécatl-Quetzalcdatl.
Del Cédice Magliabecchi, fol. 61r.
Biblioteca Nazionale Centrale,
Florencia.

Fig. 42
Vasija ritual que representa al

dios de la lluvia Tlé4loc, descubierta
durante las excavaciones del
Templo Mayor. Altura, 34.5 cm.
Museo del Templo Mayor, ciudad
de México.

tal de la Cuenca de México, para iniciar la temporada de lluvias invocando el agua que yace
al interior de la montafa.

Moctezuma heredd también los poderes y atributos asociados con los cultos de
otros antiguos héroes y deidades. El primero era Quetzalcéatl, “la serpiente quetzal
[emplumada]” (cat. 69), titulo metaférico de la deidad del viento y la tormenta.” Quetzal-
coatl era también un titulo alusivo al soberano, pues en Teotihuacan y otros sitios hay
imponentes plataformas piramidales donde se entronizaba a los gobernantes, adornadas
con frisos escultéricos o columnas con la forma de serpientes emplumadas. Quetzalcdatl
era también el nombre de un célebre monarca que presidia un préspero reino de habiles
agricultores y artesanos, renombrados guerreros, sabios consejeros y almacenes pletéricos
de plumas tropicales, conchas y tejidos. Sin embargo, dicho rey fue victima de un rival cal-
culador, Tezcatlipoca, (“el espejo humeante”), cuyo nombre alude al espejo negro de obsi-
diana pulida que lo identifica (cat. 71). Quetzalcéatl fue embriagado durante un banquete,
atraido con engafios a tener una relacién incestuosa con su hermana y obligado por la fac-
ci6én de Tezcatlipoca a huir a través de las montanas hacia el sur de México.*

El nombre de Tezcatlipoca no sélo estaba asociado con el rival del legendario

Quetzalcoatl. También era ampliamente conocido como el nombre de una deidad omnipo-

tente, con atributos tanto benéficos como destructivos (cats. 71y 72). En Tenochtitlan habia

MOCTEZUMA Il Y LA RENOVACION DE LA NATURALEZA

135



136

una pirdmide dedicada a él al sur del Tem-
plo Mayor. Sus cimientos fueron localiza-
dos bajo el Palacio del Antiguo Arzobispado,
junto al Palacio Nacional, frente a la Plaza de
la Constitucién de la ciudad de México. La
conexioén espiritual entre Moctezuma y Tez-
catlipoca quedé registrada en numerosos
discursos de coronacion, en los que los sa-
cerdotes interceden en favor del nuevo go-
bernante o el propio gobernante pide auxilio
divino para cumplir su misién.’

El Templo Mayor era un monumen-
to terrible, rodeado por otros templos pira-
midales, salones de consejo y aterradores
tzompantli o rengleras de craneos con las

cabezas empaladas de miles de victimas sa-

u

£

k
B
hﬁ' "
§
E‘.
£
E

b
g
b

crificiales (fig. 12). El imponente monu-

mento con todas sus capas contenia la carga

i

del poder acumulado de miles de ofrendas
y la memoria de una sucesién de monarcas.
El sitio se habia consagrado con sacrificios
de sangre. Los gobernantes ofrecian su propia sangre al perforar sus cuerpos al momento
de su investidura y coronacion; se ofrendaba la sangre de los cautivos de guerra traidos
para ser sacrificados en el Coatépetl como culminacién triunfal de las conquistas; se nece-
sitaba sangre para garantizar la fertilidad del suelo, la sucesion regular de las estaciones y
la abundancia de las cosechas. En nahuatl se denomina a la sangre de diversas formas:
tocelica (“nuestra frescura”), totzmoliuca (“nuestro crecimiento”), nemoani (“lo que da la
vida”). Entre los términos utilizados en relacién con las ofrendas de sangre a la tierra o el
agua se cuentan nextlaoalioia (“pago de la deuda”) y nextlantli (“deuda pagada”). El sacrifi-
cio expresaba un tema profundo relacionado con la transformacién de la muerte en vida y
era un elemento central en el reciclamiento ritual de las energias vitales entre el orden

social y el natural (cats. 56, 57 y 58).
Los ritos anuales en el Cerro Tlaloc

Bajo sucesivos gobernantes, el Templo Mayor crecié como un icono arquitectonico patroci-
nado por el Estado que marcaba el centro del mundo mexica. También estaba ligado me-
diante lineas visuales y rutas de peregrinacion a un sistema de santuarios y marcadores
sagrados en toda la Cuenca de México. Dicha red delineaba una geografia sagrada con
lugares especificos donde la historia, la mitologia y el ciclo de actividades estacionales entra-
ban en contacto con las fuerzas de la naturaleza y sus deidades correspondientes. De todos
los lugares donde los gobernantes mexicas celebraban rituales ciclicos, el mas evocador y

misterioso era el remoto templo en el Cerro Tlaloc.® Sus ruinas se encuentran a 4,000 me-

MOCTEZUMA I

Fig. 43

Chalchiuhtlicue, la “hermana” de
Tlaloc, diosa del agua en forma
de arroyos, rios y el océano. Del
Cédice Borbdnico, p. 5.
Bibliotheque de 'Assemblée
Nationale, Paris.

tros de altura sobre el nivel del mar, con vistas a las cum-

Fig. 44
Tléloc en su templo santuario

en la cima del glifo verde de cerro.

Del Cddice Borbénico, p. 25.
Bibliotheque de ’Assemblée
Nationale, Paris.

bres nevadas del Iztaccihuatl y el Popocatépetl hacia el sur,
a la Cuenca de México en el occidente y al Valle de Puebla
en el oriente. En las heladas alturas del Cerro Tlaloc un
angosto sendero procesional con muros que originalmente
se elevaban muy por encima de su base conduce a un patio
cerrado. El sendero desemboca en un amplio cuadrangulo
con muros que alguna vez se elevaron a una altura similar,
bloqueando la vista de los alrededores.

El fraile cronista Diego Duran describe el peregri-
naje anual a ese templo que emprendian a finales de abril
o en mayo los gobernantes de Tenochtitlan, Tetzcoco,
Tlacopan y Xochimilco. Era el momento mas algido de la
temporada seca, cuando los campos han estado aridos y
estériles desde finales de septiembre y las polvaredas de
febrero y marzo ya han arrastrado cualquier residuo de
humedad. Era el momento indicado para que los gober-
nantes llevaran a cabo el rito del paso estacional, que
daria inicio a la transicién del periodo de sequia y muerte

al de lluvia y renovacion:

a una parte de este patio estaba edificada una pieza mediana, cubierta de madera,
con su azotea, toda encalada de dentro y de fuera. Tenia un pretil galano y vistoso.
En medio de esta pieza, sentado en un estradillo, tenia al idolo Tlaloc, de piedra, a
la manera que estaba en el Templo de Huitzilopochtli.

Alaredonda de él habia cantidad de idolillos pequefos, que lo tenian en medio,
como a principal sefior suyo, y estos idolillos significaban todos los demas cerros y
quebradas que este gran cerro tenia a la redonda de si. Los cuales todos tenia sus
nombres, conforme al cerro que representaba; los cuales nombres hoy en dia les
duran, porque no hay cerro ninguno que no tenga su nombre. Y asi, los mesmos
nombres tenia aquellos idolillos que estaban a la redonda del gran idolo Tlaloc,

acompafiandole, como los demads cerros acompanaban a la tierra.’

En la década de 1920 y después en la de 1950 se fotografio en el sitio un fragmento
de una figura de Tlaloc, pero en la actualidad no se conserva ahi ningtin resto escultérico. Las
figuras reunidas en torno a la efigie principal eran montafias simboélicas y la descripcién de
Duran, junto con las recientes fotografias aéreas del sitio, evocan la sensacién de un cosmo-
grama, un paisaje abstracto del Cerro Tlaloc y las cumbres adyacentes. En el lado oriental un
tiro cortado en la roca funciona como punto de comunicacién con el tlalli yiollo (“corazén de
la tierra”), o el tepe yiollo (“corazén de la montafa”), el centro de la vida y de la fertilidad. Las
comitivas reales levantaban sus campamentos justo debajo del templo. Al dia siguiente todo
estaba listo y Moctezuma, seguido por los sefiores de Tetzcoco, Tlacopan y Xochimilco, ini-

ciaban sus respectivas procesiones por el sendero angosto hacia el interior del recinto:

MOCTEZUMA 11 Y LA RENOVACION DE LA NATURALEZA

137



138

De donde el dia, luego en amaneciendo, salian todos estos reyes y sefiores, con
toda la demas gente, y tomaban un nifio de seis o siete afios y metianlo en una li-
tera, por todas partes cubierto, que nadie no le viese, y ponianlo en los hombros de
los principales y, puestos todos en ordenanza, iban como en procesién hasta el
lugar del patio, al cual lugar llamaban tetzacualco. Y llegado alli, delante la imagen
del idolo Tlaloc mataban aquel nifio, dentro en la litera, que nadie no le veia, al son
de muchas bocinas y caracoles y flautillas. Mataban este nifio los mesmos sacer-
dotes de este idolo.

Después de muerto [el nifio], llegaba el rey Motecuhzoma con todos sus grandes
y gente principal, y sacaban un aderezo y rico vestido para el idolo y, entrando
donde el idolo estaba, é mesmo con su propia mano le ponia en la cabeza una coro-
na de plumas ricas y luego le cubria con una manta, la mas costosa que podia haber
y galana, de muchas labores de plumas y figuras de culebras; en ella ponianle un
ancho y grande braguero cefiido, no menos galano que la manta, echandole al cue-
llo piedras de mucho valor y joyeles de oro; ponianle ricas ajorcas de oro y piedras
y a las gargantas de los pies, y juntamente vestia a todos los idolillos que estaban

junto a élL.*

Los demas gobernantes hacian lo propio. De hecho, la ornamentacion de la efigie
era un acto de coronacién que reproducia el rito de investidura de un nuevo gobernante en
Tenochtitlan. En el Cédice Ixtlilxochitl aparece una imagen de Tlaloc dentro de un recinto
almenado vestido con su atuendo real (fig. 45). A continuacién se hacia una pausa, cuando
los gobernantes y sus séquitos se retiraban del recinto. Mas tarde, nueva-
mente en orden de jerarquia, regresaban en la misma sucesién con ayu-
dantes que portaban un magnifico festin. Los platos y cajetes eran presen-
tados primero por Moctezuma, en su calidad de mayordomo y la cimara se
cubria con tal abundancia que una parte tenia que quedarse afuera. Los
gobernantes de Tetzcoco, Tlacopan y Xochimilco lo seguian a intervalos,
cada uno agregando nuevos cajetes y platos recién preparados con pavos y
piezas de caza, guisos, guajes llenos de chocolate y canastas con diversos
panes todos hermosamente cocinados y dispuestos.

Entonces los sacerdotes que habian sacrificado al nifio entraban con
su sangre en un cuenco. Uno mojaba el hisopo que tenia en la mano y
rociaba sangre sobre todo el festin. Tan importante era el evento en el tem-
plo de Tlaloc que sélo podia ofrendarse algo de supremo valor, como un
nifio. El objetivo de tan elaborados rituales, oraciones, alimentos y ofrendas
sacrificiales era cumplir la obligacién de reciclar el alimento y la energia de
la sociedad humana a las nubes y la humedad que esperaban para elevarse
desde el interior de la montafia y concentrarse en las elevadas cumbres. La
palabra nahuatl para sacrificio es uemmana, integrada por los términos
uentli (“ofrenda”) y mana (“distribuir”), en el sentido de servir un banquete.
La raiz del término mana también se utiliza en referencia al acto de dar

forma con las palmas a una tortilla delgada y redonda.

MOCTEZUMA I

Fig. 45
Personificador ritual de Tldloc

de pie dentro de un recinto
almenado. Lleva un tocado de
plumas y sostiene un escudo

y un bastén en forma de serpiente.
Tomado del Cddice Ixtlilxéchitl,

fol. 41. Bibliothéque Nationale

de France, Parfs.

P TN R A —
e o L e

A e

El recinto de Tlaloc y el movimiento de las procesiones hacia el santua-
rio indican que el lugar fue disefiado como un ttero simbdlico de la montafia,
que era penetrado por los reyes mexicas en su mision anual de fertilizacién. En
la Historia Tolteca-Chichimeca hay una representacién del interior del cerro
Culhuacan con la forma de una matriz y un sacerdote que golpea la entrada
con su baculo para convocar a las tribus que estin adentro. Surgir del interior
de la tierra es un tema generalizado en el pensamiento indigena de todo el con-
tinente americano. Otra imagen que remite al recinto del Cerro Tlaloc aparece
en el Cddice Borbdnico y representa a las fuerzas creativas masculina y femeni-
na, Ometecuhtli y Omecihuatl (“sefior dos” y “sefiora dos”), sentadas al interior
de un recinto sagrado de donde fluye el agua en el origen de los tiempos. El rito
fundamental en el templo de Tlaloc llegaba a su fin cuando todos se retiraban
para asistir a una fiesta de clausura en el campamento ubicado al pie del recin-
to. Las comitivas reales iniciaban entonces el regreso al Lago de Tetzcoco,
donde habrian de reunirse de nuevo para la segunda parte del rito estacional.’

Mientras se llevaban a cabo los rituales en el Cerro Tlaloc, se ponia en
marcha el siguiente episodio en Tenochtitlan. Se cortaba un arbol grande en las

montafias y se le bajaba sin que tocara el piso, para luego ser transportado por

una partida de sacerdotes a lo largo de una de las calzadas. El arbol se erigia

Fig. 46

Pantitlan, “lugar de las banderas”.
Del Cédice Florentino, libro 1,

fol. 23r. Biblioteca Medicea
Laurenziana, Florencia.

entonces frente al lado de Tlaloc del Templo Mayor. Se le llamaba tota (“padre”)
y se le rodeaba con cuatro arboles mas pequefios para formar un bosque simbdlico. Una
doncella vestida como la diosa de las aguas subterraneas Chalchiuhtlicue (“la de la falda de
jade”) se sentaba en medio de esta arboleda como personificacién del lago, los manantiales
y los arroyos (fig. 43). Entonces se iniciaba un prolongado canto. Después llegaba un men-
sajero con la noticia de que los sefiores habian concluido los ritos en el Cerro Tlaloc y se
estaban congregando en la orilla del lago frente a Tetzcoco. Se recogia el arbol tota, se ataba
con cuidado a una balsa y se conducia a golpe de remo hasta un santuario llamado
Pantitlan, “lugar de las banderas”, escoltado por una flota de canoas con los sacerdotes y
sus asistentes, la doncella Chalchiuhtlicue, musicos y una multitud de gente que cantaba.
Pantitlan estaba rodeado de banderas y delimitado por un muro cuadrangular de mam-
posteria dentro del agua, como se aprecia en una lamina del Cédice Florentino de Sahagiun
(fig. 46). Parece haber sido el sitio de un manantial que brotaba del lecho poco profundo
del lago. Enseguida llegaba otra flotilla de canoas con las cuatro comitivas reales. Bajo la
mirada atenta de la poblacién, los sacerdotes y la realeza, se desataba el arbol tota y se le
erigia en las aguas poco profundas de Pantitlan como un simbolo de la regeneracién de la
vida vegetal. Chalchiuhtlicue era sacrificada y su sangre vertida en el agua junto con joyas
de piedra verde. El ritual terminaba y todos se marchaban, dejando tras de si el arbol tota
junto a otros arboles de afos anteriores alrededor de Pantitlan en el Lago de Tetzcoco. El
lago era un sustentador de la vida y los pueblos de la Cuenca de México se referian a él
como madre. Los ritos de Pantitlan, en conexion con los de Tlaloc, reconocian esta percep-
ci6én del agua como el elemento que precede a la forma sélida, el sustento de todas las cria-

turas terrestres.

MOCTEZUMA 11 Y LA RENOVACION DE LA NATURALEZA

139



140

La ceremonia del Fuego Nuevo y el atado de los afios

Entre todas las responsabilidades religiosas del tlatoani mexica, una de sus obligaciones
mas esenciales estaba relacionada con la renovaciéon del tiempo mismo. Esto implicaba un
rito a efectuarse en las horas finales de cada ciclo de cincuenta y dos afios dirigido a pro-
piciar la salida del Sol a la mafiana siguiente. Para comprender mejor el evento conviene
delinear primero el sistema calendarico mesoamericano que heredaron los mexicas.

Habia en dicho sistema dos mecanismos para el computo de los dias. Uno era el

tonalpohualli o cuenta ciclica de doscientos sesenta dias, de origen muy remoto y basado al
parecer en el trayecto anual del Sol de sur a norte y viceversa cuando cruza el punto ceni-
tal en una latitud cercana a la ciudad clasica maya de Copan en Honduras. En esta cuen-
ta, el ciclo sagrado de doscientos sesenta dias estaba compuesto por veinte grupos de dias
con nombre y nimero. Cada ciclo de veinte dias se combinaba con un ciclo rotativo de
trece nimeros, de tal modo que después de cada rotacién completa, cada nimero queda-
ba relacionado con un nuevo dia. Asi, en este periodo de doscientos sesenta dias cada dia
se denominaba mediante la combinacién de uno de los veinte nombres de los dias y uno
de los trece niimeros (20 x 13 = 260). El ciclo sagrado de doscientos sesenta dias se dividia
a su vez en veinte “semanas” de trece dias cada una, llamadas “trecenas” por los espafioles.
Cada trecena comenzaba con el nimero uno y el nombre del dia que tocara en la secuen-
cia de rotacién. Por lo tanto, cada combinacién era tnica dentro del tonalpohualli, pues
ningun dia de cualquier trecena podia confundirse con el de otra.

La cuenta del tonalpohualli se guardaba en libros plegados en forma de biombo con
paginas que representaban trecenas, cada una regida por una deidad dominante y cada dia
influido por su propio sefior del dia y su propio sefior de la noche. Adivinos profesionales
interpretaban las influencias que aparecian en estos tonalpohualli en las fechas impor-
tantes para quienes requerian informacién sobre los dias propicios o desfavorables para las
distintas actividades estatales o personales.

Ademas de este calendario adivinatorio de doscientos sesenta dias, la vida de los
mexicas se regia por un calendario anual ceremonial que consistia en una cuenta solar de
trescientos sesenta y cinco dias, el xiuhpohualli. Este periodo se dividia en dieciocho meses
de veinte dias cada uno, llamados “veintenas” por los espafioles, mas cinco dias de inactivi-
dad y peligro que caian entre el afio que terminaba y el siguiente. Cada veintena tenia su pro-
pio festival, correlacionado con las actividades anuales de las estaciones de lluvia y de sequia.
Los afios se designaban con uno de los cuatro posibles nombres de dias en el tonalpohualli,
que podia iniciar un nuevo afio con el nimero apropiado segtn el sistema de rotacién. Los
nombres de los afos eran Conejo, Cania, Pedernal y Casa, y cada uno era distinguido por
nimeros: 1-Conejo, 2-Cafia, 3-Casa, 4-Pedernal, hasta que los trece ntimeros y los cuatro
nombres de los dias y los afios volvian a repetirse cada cincuenta y dos afios (13 x 4).

El final de un ciclo de cincuenta y dos afios (que podriamos considerar como un
“siglo” en el sistema mexica) y el inicio de uno nuevo era sefialado con la ceremonia del
Fuego Nuevo y el atado simbdlico de cincuenta y dos varas que representaban el viejo ciclo
temporal, es decir, el atado de los afos. Los ritos del Fuego Nuevo eran esenciales para esta

secuencia, ya que su proposito era reproducir los eventos de la primera creacién con el fin

MOCTEZUMA I

Fig. 47

Un fragmento de la imbricacién
entre las cuentas mexicas

de doscientos sesenta dias

y trescientos sesenta y cinco dias.

|

]

WE

1B

21

T oF

- A

e
- TE
ioseeg G
- e ‘i;

Tma _eORDE T AT
]
lm:.ﬁdmdlb |
—— —

L

| e, R
H _L L
Iﬂ H
Fameuamit =
I et aahir !

RESTEETET I

|
L
R il

[

!
i
I
|
1

!
i
|
]

il
!.
I—

de iniciar un nuevo ciclo de tiempo." Cuatro afios después de la coronacién de Moctezu-
ma II, al acercarse el afio de 1506, el recuerdo aciago de la terrible sequia y hambruna de
1450-1454 rondaba la imaginacién mexica. Todo rastro de comida se acaparaba, incluso el
maiz enmohecido, por si fueran a repetirse aquellas condiciones catastréficas. Tales temores
se sumaban a las dudas siempre presentes durante dichos momentos recurrentes de transi-
cién: que la ceremonia del Fuego Nuevo no fuera eficaz, que la tiltima noche del ciclo durara
para siempre, que una plaga de bestias salvajes llegara para devorar a la gente.

Al atardecer del dia 20 de la fiesta Panquetzaliztli, dedicada a Huitzilopochtli (10
de diciembre), una procesién de sacerdotes del fuego y hombres vestidos como dioses
salieron caminando en silencio de Tenochtitlan. Su ruta conducia en linea recta a lo largo
de la calzada sur hacia un templo distante en la cima del cerro Huixachtlan, “lugar de
huizaches”, hoy llamado Cerro de la Estrella. Dicha cumbre era visible desde toda la cuen-
cay en el basamento del templo se preparaba un altar donde se acumulaba lefia en espera
del momento crucial.

El Gltimo resplandor del dia tefiia las nieves del Popocatépetl y el Iztaccihuatl, pero
en las sombras cada vez mas profundas de las zonas bajas no aparecian los fuegos noc-
turnos. En los pueblos y ciudades de la ribera lacustre, en los templos piramidales, en las co-
cinas palaciegas y los fogones caseros, en los talleres y hornos de cerdmica, todas las brasas
habian sido extinguidas. Las tres piedras sobre las que descansaban las ollas, los viejos uten-

silios y las figurillas de los dioses habian sido hundidas en agua y todo se habia lavado a con-

MOCTEZUMA 11 Y LA RENOVACION DE LA NATURALEZA

141



142

ciencia. Miles de personas terminaban los preparativos y comenzaban a reunirse en azoteas
y lugares abiertos para aguardar con expectaciéon contenida. Moctezuma con su corte y los
demads sefiores en toda la cuenca se sentaban en las azoteas con vista hacia Huixachtlan. Las
mujeres embarazadas se cubrian con mascaras azules y eran encerradas en graneros bajo
la custodia de guerreros para evitar que se convirtieran en terribles bestias durante la noche.
Los niflos pequefios usaban mdscaras para no convertirse en ratones. El silencio se asent6
sobre el creptsculo cenizo que cubria la cuenca.

La procesién de dioses se reunia para presenciar los ritos del Fuego Nuevo y con-

vocar a las fuerzas de la naturaleza, como sucedié alguna vez en la oscuridad anterior al
Fig. 48

inicio de las eras del mundo. Al aparecer las estrellas, todos dirigieron su mirada hacia la Figura del dios Xipe Totec, vestido
constelacion Tianquiztli, “mercado” (las Pléyades), que se elevaban sobre las oscuras mon- con la piel desollada de una

. .a. . . . victima sacrificial. Instituto
tafias al este de la cuenca. Tianquiztli anunciaba a la siguiente constelaciéon, Mamal- Smithsoniano, Washington, D.C.

huaztli, “barreno para encender fuego” (que corresponde en parte con Tauro). Al momen-

to en que Tianquiztli cruzaba la linea del meridiano a las 10:02 p.m., un sacerdote encen-

di6 fuego con un barreno en una tabla colocada sobre el pecho de una victima sacrificial
y acercé la llama a la madera acumulada. Al cruzar Mamalhuaztli a las 10:44 p.m., se
consumo el sacrificio y el corazén fue ofrendado en el fuego. Para la medianoche la pira
ardia con furia y el cuerpo era arrojado en su interior, con lo que se levantaba una gran
nube de chispas en el aire de la noche, visible desde todos los pueblos expectantes a lo
largo de la cuenca. Se elevaron grandes gritos de jubilo al tiempo que los corredores
encendian antorchas en el fuego sagrado y se veian los puntos de luz que bajaban del
cerro por los senderos y calzadas que conducen a los fogones de los templos del
fuego en cada aldea y ciudad. Desde Tenochtitlan se alcanzaba a ver la antorcha
del corredor entrar a la ciudad por la calzada del sur y encender el primer fuego
en el templo de Huitzilopochtli, antes de continuar hacia el templo del fuego en
el recinto ceremonial. El Cédice Borbénico (cat. 73) presenta la culminacién espec-
tacular de este rito cuando el fuego nuevo arde en el gran fogén abierto y cuatro
sacerdotes encienden antorchas para llevar la llama a los cuatro barrios de la ciu-
dad. Alli la poblacién se amontonaba y se ampollaba en el tumulto para poder lle-
var el fuego nuevo a sus hogares. Se tendian petates nuevos con nuevas piedras para
el fogbn y nuevas manos para el metate y los jefes de familia se vestian con capas y
tinicas nuevas. Se ofrendaba incienso y codornices al fogon de la casa y se comian
panes de maiz con miel. La noche estaba por terminar cuando aparecian los destellos
amarillos que anuncian la madrugada. El disco rojo-anaranjado del Sol se elevaba detras
de las montafas azules. En los recintos rituales de Tenochtitlan, Tetzcoco y otras ciu-
dades se ataban los grupos de cincuenta y dos varas o xiuhmolpilli para significar la cul-
minacioén del ciclo.

El encendido de la lumbre en la oscuridad en Huixachtlan, la presencia de los
dioses y el sacrificio por fuego, la renovacion del ciclo y el renacimiento de la luz solar
suspendian magicamente el presente histérico, al recrear un drama de creacién
primordial y la primera salida del Sol en el origen de los tiempos. Este mito era de
gran antigiiedad y se le relat6 y represent6 de maneras diversas durante al menos

dos mil afios antes de la llegada de los mexicas a la Cuenca de México:

MOCTEZUMA II

Decian que antes que hubiese dia en el mundo, que se juntaron los dioses en aquel
lugar que se llama Teutihuacan, que es el pueblo de Sanct Juan, entre Chicunauh-
tlan y Otumba. Dixeron los unos a los otros dioses: “¢Quién tendra cargo de alum-

brar al mundo?”"

Dos dioses se ofrecieron para el sacrificio y después de cuatro noches de retiro y
penitencia se les vistié con ropas ceremoniales y se les condujo hasta el fogén ardiente. A
medianoche, los dioses reunidos instaron al primer voluntario, Tecuciztécatl, a que se arro-
jara al corazén de la pila ardiente de carbones y llamas. Pero no se atrevi6 y la hazafia
quedd en manos del segundo candidato, Nanahuatzin, tras de lo cual Tecuciztécatl lo siguié
finalmente. Los dioses miraron en derredor para ver por donde habria de elevarse Nana-
huatzin, hasta que pudieron ver, hacia el este, el primer amanecer. “Resplandecia y echaba
rayos de si, en gran manera, y sus rayos se derramaron por todas partes”.”” Tecuciztécatl se

elevo después en forma de Luna, y Ehécatl (otro nombre de Quetzalcéatl, sefior del viento)

sopld para ponerlos en movimiento.

La ceremonia del Fuego Nuevo expresaba el paradigma de la concesion de la luz,
el calor y el tiempo mismo en un mundo todavia oscuro y sin forma. Este original episo-
dio genésico, cuando se crean las fuerzas dadoras de vida y se traza la geometria esencial
de los cielos, dio paso a ciclos de destruccion y renovacioén y, en su momento, al surgimien-

to de la humanidad.
Moctezuma Il y la idea del eterno retorno

Moctezuma IT dominaba un imperio en ascenso que seguia avanzando y adaptandose
a condiciones y circunstancias cambiantes. Casi un siglo de construccién de un impe-
rio habia demandado cambios en la estructura social mexica, la formacién de alianzas
y redes de relaciones familiares, la creacién de un nuevo sistema juridico, la organi-
zaciéon de un sistema tributario y de produccién agricola, asi como un considerable
esfuerzo para conformar un programa de rituales y festividades religiosas que se
----- expandi6 para incluir a una sociedad multiétnica. Con todo, la mentalidad mexica
descansaba también sobre un arraigado sentido del orden, vinculado con los rasgos
naturales de la tierra y con la recurrencia de las estaciones que observaban y experi-
mentaban en el mundo circundante. La organizacién fundamental y las actividades de la
sociedad reflejaban la estructura y los procesos que percibian en el orden de la naturaleza.
El principio del eterno retorno regia el pulso de la creacion, florecimiento, destruccion y
renovacién. El mundo gobernado por Moctezuma II en la era cosmogoénica del Quinto Sol
no estaba, después de todo, destinado a terminar en terremotos. La catastrofe de 1521 fue
precipitada por las propias politicas depredadoras de los mexicas, la enemistad de los pue-
blos sometidos o amenazados que vivian en un estado de resentimiento y antagonismo,

y por la llegada de extranjeros desde mas alla del mundo conocido a la busqueda de

nuevas tierras para conquistar.

MOCTEZUMA 11 Y LA RENOVACION DE LA NATURALEZA



144

Altar con la fecha 10-Conejo

1325-1521, mexica

Piedra, 59 x 41.5 x 29.5 cm

Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México,
inv. 10-116583

Bibliografia selecta: INAH 1970, p. 47, fig. 52; Umberger,
1981, pp. 132-133, fig. 100

Este altar de piedra fue exhumado en la
ciudad de México durante las excavaciones
para construir la linea del Metro que cruza
la parte sur de la antigua Tenochtitlan.
Celebra las ofrendas de sacrificio hechas

a los dioses, en particular de corazones
humanos. Este acto de devocién proveia
el alimento para Huitzilopochtli y consti-
tuia la ceremonia més importante realiza-
da durante la coronacién de los
gobernantes mexicas. La presencia de

la fecha 10-Conejo en un cartucho sobre la
cabeza de la figura principal indica que se
realiz6 en el afio 1502 de nuestro calen-
dario, cuando la muerte del octavo tlatoani,
Ahuitzotl, provocé la eleccion de Mocte-
zuma Il. Por lo tanto, pertenece al grupo
de monumentos que marcan el comienzo
del reinado de Moctezuma.

El altar consiste en un bloque cuadran-
gular, aunque uno de sus lados esta roto y
los relieves en los otros tres lados fueron
borrados a propésito. El monumento

MOCTEZUMA I

originalmente estaba colocado de manera
horizontal, con el relieve principal hacia
arriba, donde se realizaban los sacrificios.

El relieve mds grande muestra a un
hombre sentado a la “oriental”, con un pie
colocado sobre el otro, los dedos hacia
abajo, sobre las franjas colgantes de su
mdsxtlat| (braguero). La figura estd vestida
en forma extravagante y adornada con un
tocado de plumas que enfatiza su condi-
cién como guerrero de elite destinado a
ser sacrificado al dios tribal de los mexicas.
Usa un andhuatl (simbolo de la tierra con-
tenida por las aguas ancestrales) en la
parte posterior de la cabeza, que lo relacio-
na con Huitzilopochtli. En la mano dere-
cha lleva un fémur afilado con el que
indica la posicién de su corazén, el sitio
del sacrificio supremo. También porta bra-
zaletes y ajorcas muy ornamentados, y el
delantal triangular de tela propio de los
guerreros. El fondo estd decorado con co-
razones humanos alternados hacia arriba
y hacia abajo para crear un patrén sagrado
adecuado para la funcién del altar.

A pesar del dafio sufrido por los
relieves laterales, todavia se puede identi-
ficar la méscara del dios de la lluvia
Tléloc. Este elemento simbdlico, junto
con la fecha, asocia el altar con las inun-
daciones que padecié la capital mexica
en esa época. FSO




Cat. 57
Cuchillo sacrificial
ca. 1400-1521, mexica-mixteca

Madera, turquesa, concha, calcedonia, malaquita, cuerda y resina, 9.3 x 31.7 cm
Patronato del Museo Britdnico, Londres, AOA St. 399

Bibliografia selecta: Joyce 1912, fig. 16; Saville 1922, fig. 38; Carmichael 1970, p. 16;
Pasztory 1983, fig. 55; Garcia Moll, Solfs Olguin y Bali 1990, p. 178; Matos Moctezuma
1993, pp. 18-21, 20-21; Townsend 1995, p. 106; Londres 2002, p. 474, num. 296;
McEwan et al. 2006, pp. 12, 24-26, 71-77; McEwan 2009, p. 130

Este cuchillo ritual (ixctiac) se elaboré percutiendo un pedernal
casi transltcido hasta convertirlo en una hoja alargada. Uno de
los extremos afilados se introdujo en un mango hecho de cedro
americano (Cedrela odorata) y fue fijado con una cuerda de ixtle
recubierta con resina. Los cuchillos mexicas también se hacian
de obsidiana, que tiene cualidades oscuras y luminosas similares.
El andlisis técnico indicé que sélo una pequefia parte de la hoja
estd incrustada en el mango de madera y que no hay rastros de
sangre en el cuchillo, lo que sugiere que era un objeto ceremonial
y que quizéd nunca se usé para sacrificios rituales.

El mango de madera estd tallado en la forma de una figura
agachada que lleva un atuendo ritual y ase la hoja entre las ma-
nos. Un manto alado cubre sus hombros y su rostro emerge del
pico abierto de un tocado en forma de cabeza de ave. Probable-
mente representa un guerrero dguila, pues ésta es una de las dos
insignias que usaban los miembros de las érdenes militares mas
altas, los cuauhtliocélot! (4guilas-jaguares). Estos eran los guerre-
ros del Sol que celebraban el Quinto Sol (Nahui Ollin). Dos man-
gos de cuchillo similares se conservan, respectivamente, en el
Museo Nazionale Preistorico ed Etnografico Luigi Pigorini de Ro-
may en el Museo Nacional de Antropologia de la ciudad de
México.

Habia una fuerte asociacién de las dguilas con el Sol, y los gue-
rreros dguila estaban encargados de alimentar al astro con sacri-
ficios, de ahf su aparicién en los cuchillos de sacrificio. Los
sacrificios constitufan un instrumento de poder politico y un ali-
mento para los dioses; su objetivo era asegurar el movimiento del
Sol en su curso diario por el cielo y el inframundo.

La maestria de un artesano mexica-mixteco es evidente en la
ejecucién del mosaico. Las teselas, adheridas a la madera con resi-
na de pino y copal, fueron seleccionadas con gran cuidado para
enfatizar los diversos detalles del traje y los ornamentos. La figura
estd cubierta con las mds finas teselas de turquesa azul pélido. Los
detalles diminutos como las ufias, los dientes y los ojos se realiza-
ron en diferentes conchas de colores y malaquita verde oscuro. La
joyeria y los adornos corporales también estan elaborados con gran
destreza. Los brazaletes y las ajorcas consisten en franjas decora-
tivas de mosaico hechas de concha y madreperla incisa. Una nari-
guera de malaquita verde contrasta con la concha roja-anaranjada
de los labios y las encfas. Franjas de concha blanca y malaquita
atraviesan la frente de la figura.

Los ojos medio cerrados que representan las estrellas de la
noche se realizaron con conchas blancas y anaranjadas sobre un
fondo de malaquita. Se repiten en todo el traje, incluso en el tocado
y la parte superior de los muslos del guerrero, donde aparecen con
franjas dobles realizadas en mosaico de concha blanca. El motivo
también aparece en el mdxtatl (braguero), que estd amarrado a
la cintura con un cinturén blanco. Una prenda sobre la espalda de
la figura estd realizada en concha blanca y malaquita, se asemeja a
un rayo del Sol y lleva el mismo motivo de ojos. En el pecho, se
delinea un rectdngulo de concha rosada que estd rodeado de apli-
caciones de concha Spondylus. EVLL

147



Cat. 58
Cofre con tapa
ca. 1506, mexica

Granito, 15 x 33.5 X 21 cm
Museum fiir V6lkerkunde, Hamburgo, B.3767

Bibliograffa selecta: Nicholson 1961, pp. 64-66; Nueva York 1970, ntim. 284; Gutiérrez
Solana 1983, pp. 41-45; Pasztory 1983, pp. 255-257; Washington 1983, pp. 64-66; Umberger
1984; Hildesheim-Munich-Linz-Humlebeek-Bruselas 1986, vol. 2, p. 214; Seler 1990-1998,
pp. 87-113; Madrid 1992, p. 202-204, XLIV (a-n); Londres 2002, p. 473, nim. 293

Este cofre cuadrangular de piedra verde (tepetlacalli) y su tapa son
ejemplos magnificos de la artesania mexica. Estd tallado por ocho
de sus caras, incluyendo la tapa; la iconograffa combina las fechas
del calendario mexica con iméagenes antropomorfas y zoomorfas
de diferentes tamanos.

En el centro de la tapa se encuentra una imagen de una ser-
piente emplumada que desciende (Quetzalcéatl) con dos glifos de
afios a cada lado, 1-Cafia y 7-Cafia, encerrados en cartuchos.
Ambas fechas estédn relacionadas con Quetzalcéatl y marcan su
muerte y nacimiento miticos en el calendario mexica. Ademds, el
afio 1-Cafia coincide con la fecha 1519, el afio en que las primeras
noticias del arribo de extrafios a la costa llegaron hasta la capital
mexica durante el reinado de Moctezuma |l.

En cada uno de los lados alargados se muestra una figura con
las piernas cruzadas. La figura barbada que se ve a la izquierda
estd vestida con un traje de jaguar y sostiene una bolsa de incienso
con borlas en la mano derecha y un objeto curvo que parece ser un
garrote o un baculo. Un tezcacuitlapilli o espejo circular estd pegado
al cinturén, y un andhuatl con dos ornamentos colgantes con extre-
mos hendidos. Debajo, un ornamento de plumas parece ser la cola
de una serpiente emplumada. Una virgula que indica habla o canto

surge de la boca de la figura. La fecha 1-Cafia detrds de él puede
ser el glifo del nombre de Quetzalcéatl, pero otros autores iden-
tifican esta imagen como el alter ego nocturno de Tezcatlipoca, el
jaguar nocturno o Tepeydlot! (“corazén de la montafia”).

La figura sentada en el lado opuesto de la caja ve hacia la
derecha. Extrae sangre del I6bulo de su oreja con un perforador
de hueso y también sujeta una bolsa de incienso. Sobre la espalda
lleva un elaborado ornamento de cabeza de jaguar y su tocado
combina dos plumones circulares que cuelgan con un par de
plumas largas. Detrds de é| se encuentra el glifo relacionado con
Moctezuma II, que incluye una xiuhuitzolli (diadema), una nari-
guera y una orejera. La virgula de la palabra que completa el glifo
onomdstico de Moctezuma estd tallada como si saliera de su bo-
ca, en vez del glifo mismo, lo que refuerza la relacién de la figura
con el glifo y los integra a ambos plenamente en esta imagen.
Las cuatro tiras de zacate trenzado en la parte superior de su ca-
beza simbolizan penitencia y ayuno, y por ende enfatizan el acto
del autosacrificio. A cada extremo de la caja se encuentra tallado
un glifo calenddrico dentro de un cartucho (4-Conejo y 1-Conejo,
respecti-vamente), ambos representados por un conejo completo
en vez de la més usual cabeza sin cuerpo. El glifo del afio 1-
Conejo puede representar el afio en el que se cred la tierra actual,
pero también puede referirse al afio 1506, quizds cuando se
elabord la caja, bajo el patronazgo de Moctezuma.

Dentro de la tapa se encuentra un craneo tallado de perfil con
orejera y un ornamento para la cabeza. Encerrado en tres franjas
concéntricas, la franja exterior estd decorada con ojos que simbo-
lizan las estrellas. Craneos similares aparecen en esculturas de
piedra verde que representan a Quetzalcdatl (véase cat. 69), lo
cual significa su relacién con Venus. Dentro, la base de la caja
estd tallada con el glifo 1-Cocodrilo, fecha asociada con el co-
mienzo del tonalpohualli (ciclo de doscientos sesenta dias), la
creacién de la tierra y la coronacion de los gobernantes en
Tenochtitlan, incluyendo la propia investidura de Moctezuma
(véase cat. 14). Por fuera, la base estd tallada con una imagen de
Tlaltecuhtli, la diosa de la tierra, quien aparece con frecuencia en
el fondo de monumentos y cofres de piedra (véase cat. 12). As,
la tapa con Venus y las estrellas simboliza el cielo nocturno,
mientras la Tlaltecuhtli en |a base de la caja representa la tierra,
formando un opuesto visual entre el cielo y la tierra.

Pasztory ha propuesto que los diversos tamarios de las
figuras y los espacios en blanco alrededor de ellas tienen un
significado iconogréfico. Mientras que la deidad de la tierra en
la base “sugiere la oscuridad cerrada de la tierra que lo abarca
todo”, la talla en la tapa puede representar la “apertura del cielo”.
De esta forma, la caja representa un cosmograma que refuerza el
papel de los gobernantes para comunicarse con las fuerzas
sobrenaturales. EVLL

149



150

Abajo
Un personaje con las piernas cruzadas tallado en uno de los lados
alargados.

Parte inferior
La diosa de la tierra, Tlaltecuhtli, tallada en la base.

MOCTEZUMA II

Enfrente, arriba a la izquierda
Un créneo tallado dentro de la tapa.

Enfrente, arriba a la derecha
El glifo de la fecha 1-Cocodrilo tallado dentro

de la base.

Enfrente, abajo

El glifo de la fecha 1-Conejo tallado en un extremo.

151



152

Cats. 59,60y 61
Tres craneos
ca. 1500, mexica

Piedra, 21.1 x 19 x 20.7 cm, 20.4 x 16.6 x 32.6 cm y 21.1 x 17.6 x 28.7 cm
Musée du Quai Branly, Paris, inv. 71.1932.62.1, 71.1932.62.2 y 71.1932.62.3

Bibliografia selecta: Gendrop 1970, pp. 170-171, 193-94; Brundage 1979, pp. 211-212,
215-216; Brundage 1985, pp. 74, 85-87, 89-90, 95, 160, 170-172, 178; Miller y Taube
1997, p. 173; Serrato-Combe 2001, pp. 93-95; Smith 2003, pp. 228-229; Lépez Lujén
2005; Lépez Lujan y Fauvet-Berthelot 2005, pp. 115-116

Tallados en tezontle, estos tres craneos pudieron haber estado
originalmente cubiertos con estuco y pintura, materiales que les
impartian un aspecto mas realista. Su tamafio y estilo semejantes
indican que probablemente provienen de la misma estructura
arquitectdnica. Los crédneos fueron encontrados a principios del
siglo XX en los cimientos de un edificio junto a la Catedral Metro-
politana de la ciudad de México, en el lugar que ocup¢ el recinto
sagrado de Tenochtitlan. Algunas ilustraciones en las primeras
crénicas coloniales y pequefias representaciones mexicas en barro
de edificios sugieren que ahi habia diversas y variadas estructuras,
algunas de las cuales pudieron haber estado decoradas con cra-
neos en sus fachadas y techos. Las espigas que sobresalen de la
parte trasera sugieren que estos crdneos en algtin tiempo estu-
vieron empotrados a alguna especie de estructura o edificio.

Algunas de las mas asombrosas estructuras mexicas eran los
tzompantli o rengleras de craneos. Eran plataformas elevadas que
soportaban travesafios de madera con craneos humanos verda-
deros. El término proviene de tzontli, palabra nahuatl que significa
cabello y que fue utilizada como nombre figurado para la cabeza,
y pantli, que significa una fila o renglera. Las cabezas de los ene-
migos derrotados y las victimas de sacrificios se exhibfan publica-
mente como una demostracién visual del dominio mexica. Las
narraciones de la época colonial, incluyendo las del cronista del
siglo XvI fray Bernardino de Sahagun (véase fig. 40), y el Mapa de
Tenochtitlan (véase fig. 17), sugieren que habfa varios tzompantli
en el centro ceremonial de Tenochtitlan, aunque todavia no se ha
determinado su ubicacién exacta. No obstante, no hay evidencia
de que estas esculturas decoraran tal tipo de estructuras.

La evidencia arqueoldgica mejor conocida de un edificio que
incluyera craneos esculpidos es la Estructura B adyacente al
Templo Mayor (fig. 12). Pero ahi no se ha encontrado ninguna
evidencia de la existencia de crdneos humanos verdaderos o de
travesafios de madera en los que dichos crdneos estuvieran en-
sartados en esta estructura, lo que indica que no funcionaban
como tzompantli. La ofrenda recuperada de su interior (ofrenda H)
confirma su relacién con el Mictlan, la morada de los muertos. Su
ubicacién al norte del recinto sagrado respalda esta teorfa. Por
ello, es probable que estos tres crdneos adornaran un edificio
similar. EVLL

Cat. 62
Cuauhxicalli
ca. 1500, mexica

Basalto, 56 x 30 cm
Patronato del Museo Britdnico, Londres, Am, +.6185

Bibliografia selecta: Seler 1902, pp. 913-952, nim. 17; Joyce 1912, fig. 11b; Umberger
1981; Pasztory 1983, p. 236, fig. 243; Baquedano 1984, p. 84, fig. 55; Washington 1991,
pp- 36-37; Taube 1993; McEwan 1994, p. 77; Londres 2002, p. 437, nim. 152; McEwan
2009, p. 133

Los mexicas usaban una amplia gama de recipientes para rituales
y ceremonias publicas. Este cuauhxicalli o “recipiente de adguila”
es un magnifico ejemplo del arte lapidario y combina elementos
tridimensionales y bajorrelieves.

Su forma excepcional, que evoca la del recipiente para
pulque, se divide en tres secciones. La parte superior, que aloja el
recipiente del objeto, estd decorada alrededor del borde con
dieciséis corazones en bulto redondo que indican grificamente la
funcién de la pieza como depésito para los corazones de las
victimas de sacrificio. Debajo se encuentran franjas de plumas y
plumones de dguila, lo que significa sacrificio. Completa la deco-
racién de esta seccién una franja ondulante con circulos que
simbolizan preciadas piedras verdes. A pesar de la estilizada
iconografia propia del arte mexica, aqui los elementos
escultdricos se expresan con exquisito naturalismo y atencién al
detalle, en una composicién similar a la del cuauhxicalli de piedra
verde que se encuentra actualmente en Berlin, el otro ejemplar
conocido con corazones alrededor del borde.

La seccién intermedia abarca la parte mds ancha del reci-
piente, con bajorrelieves en dos de los lados. El disco solar con
un simbolo de Ollin (Movimiento) en el centro representa la
inestabilidad y los terremotos. Los mexicas crefan que su era ter-
minaria con un terremoto y por ello realizaban constantes sacri-
ficios a los dioses y al Sol mismo en un intento por evitar su
destino. Una forma en U parcialmente borrada est4 tallada en el
lado contrario. Este simbolo representa a la Luna, pero también
imita un recipiente que se llena y vacia periédicamente, asi como
un tipo de nariguera (yacametztli) usada por los dioses del pulque
(véase fig. 91). Estos tres simbolos refuerzan la relacién del reci-
piente con la noche, la Luna y la bebida embriagante. De cuatro
corazones que flanquean el relieve central fluye un liquido que
contiene conchas y chalchihuitl, el cual simboliza la sangre.

En la base y debajo del disco solar est4 tallado el glifo
de la fecha 1-Lluvia. De acuerdo con el cronista del siglo xvi, fray
Bernardino de Sahagtin, esta fecha —que también aparece debajo
del disco solar en la Piedra del Sol (fig. 28)— estaba relacionada
con el sacrificio de prisioneros y esclavos. También estaba dedi-
cada a las cihuateteo, los espiritus de las mujeres que morian al
parir (mocihuaquetzque), y a llamatecuhtli, la diosa que cre¢ las
estrellas. En el lado contrario de la base se encuentra el glifo in-
completo de la fecha 2-Conejo, nombre calendarico del dios del
pulque Ometochtli, quien estaba relacionado con la Luna, lo que
la convierte en una referencia directa a la media Luna tallada
encima. Las fechas 1-Lluvia y 2-Conejo marcaban un periodo de

cincuenta y dos dias en el calendario mexica, lo que pudo haber
simbolizado el ciclo completo del diay la noche, la luzy la
oscuridad. Ambas fechas estdn rodeadas de glifos de piedras (tet/)
y ramas en flor rotas (cuduhuitl). Seler y Taube han sefialado que
la unién de los glifos tetl-cuduhuitl (piedra-rama)

se relaciona con la idea de castigo y el ataque al Sol por los
demonios lunares y del pulque (tzitzimime). Por tanto, no es coin-
cidencia que la fecha dedicada al sacrificio de cautivos y el glifo
onomdstico del dios lunar y del pulque estén rodeados de tales
glifos. Es probable que esta escena también represente una
batalla césmica entre el Sol y la Luna, cuyo destino serd resuelto
por los corazones ofrecidos en sacrificio. EVLL

153



154  MOCTEZUMA II

Cat. 63
Sahumador
1325-1521, mexica

Barro cocido y pintura, 7.4 x 61 x 22.7 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-220158

Bibliografia selecta: Batres 1902, pp. 120-128; Pefiafiel 1910, p. 12; Batres 1979; Londres
2002, p. 471, nim. 285

En el afio 1900, se realizé una excavacién en la ciudad de México
para construir un largo drenaje que atravesaria la ciudad de
oriente a poniente, pasando por los restos del recinto ceremonial
de los mexicas. El encargado de los monumentos arqueoldgicos
de México, Leopoldo Batres, fue el responsable de recuperar los
preciosos monumentos prehispanicos encontrados por los traba-
jadores. El 16 de octubre, Batres rescaté un niimero considerable
de piezas del contexto més importante descubierto hasta esa
fecha. Se exhumé un cimulo significativo de objetos vinculados
al templo de Huitzilopochtli, al culto al dios solar Tondtiuh y al
octavo tlatoani Ahuitzotl (que reiné desde 1486 hasta 1502),
puesto que dichos objetos fueron elaborados en el periodo cons-
tructivo que coincide con su reinado.

Esta ofrenda se caracteriza por los fuertes vinculos existentes
entre las piezas de cerdmica, todas ellas con caracterfsticas ritua-
les y simbdlicas. En cuanto a su estilo, corresponden a la tradicién
de la cerdmica policroma de “estilo internacional” (véase cat. 55).
Aunque la mayor parte de las piezas estdn rotas, algunas de las
que estdn intactas se relacionan con las principales deidades
mexicas.

Este sahumador es uno de los ocho objetos rituales que fue-
ron recuperados completos. La cazoleta del sahumador ostenta
la imagen del dios de la lluvia, Tldloc, que se puede identificar por
los seis colmillos curvos que emergen de las mandibulas. Su ros-
tro parece una mascara, con una nariguera tipica de los guerreros
y la orejera en forma de un fémur seccionado similar a los encon-
trados en las imagenes de Mictlantecuhtli, el dios de la muerte.
El largo mango muestra un rayo solar, junto con plumas y un
nudo de papel; la cabeza en el extremo fue identificada como un
tlacatecdlotl u hombre buho. FSO

Cat. 64
Figura de Chalchiuhtlicue
ca. 1325-1521, mexica

Resina y madera, 34.1 x 18.7 x 16.5 cm
Musée du Quai Branly, Parfs, M.Q.B. 71.1878.1.336

Bibliografia selecta: Lehman 1948, p. 270; Seler 1960-1961, vol. Il, nim. 1, pp. 884-885; Bernal y
Simoni-Abbat 1986, p. 360, fig. 335; Londres 2002, p. 460, num. 241; Lépez Lujan y Fauvet-
Berthelot 2005, pp. 60-61; Lépez Lujan 2006, vol. |, pp. 208-209

La mayoria de las esculturas mexicas que han sobrevivido estan hechas
de piedra, aunque también eran comunes otras obras construidas o
talladas en materiales mds ligeros y perecederos como la madera, el
amaranto y la resina de copal. La posibilidad de ser transportadas pudo
hacerlas id6neas para ciertos rituales. También pudo obedecer a su fun-
cién el que algunas se descompusieran, otras fueran comestibles y
otras mds susceptibles de ser mutiladas o quemadas con facilidad. El
copal y |a resina a menudo se quemaban como medio para comunicarse
con los dioses, pues el humo portaba los mensajes hacia los cielos. Las
nubes oscuras creadas por el humo simbolizaban las lluvias fertilizantes.
Sin embargo, hay poca evidencia de que las imdgenes de resina fueran
quemadas como ofrendas, si bien es cierto que las resinas se ofrecian
en forma sélida. Varios ejemplares en forma de deidades de la lluvia 'y
el agua han sido excavados en el Templo Mayor y la Plaza del Volador.
Esta imagen estd hecha de resina y tal vez en algtin tiempo tuvo un
armazén de madera dentro de su estructura. Los fragmentos de madera
que se encontraron en los orificios en la parte superior e inferior podrian
haber formado parte del soporte sobre el que se construyé la escultura.
Algunas veces, las efigies eran adornadas con trajes y ornamentos de
papel, mientras otras eran decoradas con acabados de estuco. Esta es-
cultura estaba originalmente pintada, como se puede constatar en los
vestigios de pigmentos rojo y negro que quedan en el rostro.
Chalchiuhtlicue era la diosa del agua terrestre y, como tal, se rela-
cionaba con los rios, los lagos, las lagunas y el mar. Actuaba como la
contraparte femenina de Tldloc (véase cat. 66), quien regia las aguas
celestiales y la lluvia. También subsisten esculturas de Tldloc hechas
con los mismos materiales. Se han encontrado efigies similares en las
cuevas en las faldas del volcdn lIztaccihuatl y ofrendas en el Templo
Mayor de Tenochtitlan. La diosa estd sentada en la posicién femenina
tradicional, sobre las rodillas y con las manos colocadas encima de
éstas. Lleva una falda hasta los tobillos (cuéitl) y una tunica con borlas
(quechquémitl); estd adornada con un collar de tres sartales, una orejera
y un tocado cilindrico con decoraciones aplicadas. Dos cuerdas con
cuentas penden de la parte posterior del tocado sobre el amacuexpalli,
un ornamento de papel plisado usado en la nuca por las deidades del
aguay la fertilidad. EVLL

155



156

-
i

F

Monumento conmemorativo

1459 0 1511, mexica
Piedra verde (serpentina), 68 x 39 x 28 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-136175

Bibliograffa selecta: Solis Olguin 1976, p. 6, nim. 5; Umberger 1981, pp. 87, 237, 259, 282,
nums. 56, 34b; Chimalpahin 1998, vol. 31, p. 303 y vol. 2, p. 147

Esta escultura esquemdtica muestra un tallado muy burdo que
delinea, en su cara superior, el glifo del afio 6-Cafia (arriba a la
derecha). El frente posee el rostro de Tléloc, el dios de la lluvia,
rodeado de dos filas de cinco chalchihuitl (el simbolo de la piedra
verde), que aqui se refiere al signo del dia 10-Lluvia. La parte pos-
terior del bloque esta tallada con el glifo onomastico de Mocte-
zuma que consiste en la xiuhuitzolli (corona o diadema) y la nari-
guera que servia como insignia de los guerreros (arriba a la
izquierda). Las inscripciones en el monumento pueden estar rela-
cionadas tanto con el quinto como con el noveno tlatoani: Mocte-
zuma llhuicamina (que reiné desde 1440 hasta 1469) y Moctezuma
Xocoyotzin (que goberné desde 1502 hasta 1520). En ambos rei-
nados cayé un afio 6-Cafia: 1459 y 1511, respectivamente.

Un pasaje en la ldmina 130 del Cddice Vaticanus A describe la

MOCTEZUMA I

derrota del pueblo mixteco de Tlachquiauhco (ahora Tlaxiaco,
Oaxaca), o “el lugar donde llueve en el juego de pelota”, que abrié
el camino para la conquista de Icpatépetl y el Valle de Oaxaca. En el
tercer volumen de su crénica, Domingo Chimalpahin confirma esta
informacion referente al reinado de Moctezuma II. La misma ldmina
muestra el glifo toponimico de la ciudad conquistada, integrado
por un juego de pelota debajo de gotas de lluvia, con un prisionero
de guerra vestido con traje de sacrificio en el drea de juego. Tanto el
Cédice Vaticanus A como el relato de Chimalpéhin indican que la
lluvia durante estos afios se consideré especialmente benéfica, no
sélo porque una terrible hambruna habfa azotado la region hacfa
apenas unos cinco afos, sino también porque los mixtecos se
llamaban 7iuu dzavi (“el pueblo de la lluvia”). Asi, los mexicas recor-
daban la ayuda de Tlaloc en su conquista, mientras que el pueblo
conquistado asumia que la lluvia estaba de su lado.

Al capturar las ciudades mixtecas, Moctezuma Il obtuvo el
control definitivo de estos territorios rebeldes, asi como sus tributos
de piedras preciosas, plumas y oro. Por ello, este monumento po-
dria conmemorar la victoria al agregar una insignia escultérica a un
edificio de Tenochtitlan, usando la piedra preciosa que era abundan-
te en Oaxaca, su nueva region tributaria. RVA



158

Maiscara de mosaico de Tlaloc

1350-1521, mixteca-mexica
Turquesa, concha y madera, 17.3 X 16.7 x 12.5 cm
Patronato del Museo Britdnico, Londres, AOA Am 1987, Q3

Bibliografia selecta: Carmichael 1970, pp. 25, 36; Pasztory 1983, pp. 275-277, fig. 60;
Garcia Moll, Solis Olgufn y Bali 1990, p. 178; Miller y Taube 1993, pp. 166-167; McEwan
1994, p. 74; McEwan et al. 2006, pp. 42-43, 45, 47, 50; McEwan 2009, p. 96

Dos serpientes de mosaico de turquesa azul y verde se entrelazan
para formar esta estilizada méscara. Sus cuerpos intrincados
crean la prominente nariz retorcida y las anteojeras caracteristicas
de Tléloc, el dios de la lluvia (véanse cat. 65 y fig. 42). Las cejas,
que se arquean como los dos cascabeles de las colas de las ser-
pientes, estan hechas de resina de pino y cera de abeja, y original-
mente estaban recubiertas con hoja de oro. Los dientes estan
figurados con caracol Strombus blanco.

Las serpientes copulan al entrelazarse, algunas veces en posi-
cion vertical. En Mesoamérica, este acto de procreacién pudo

MOCTEZUMA I

haberse observado y adaptado, tanto visual como metaféricamente,
para simbolizar las lluvias fertilizantes enviadas por Tlaloc. Los bri-
llantes colores verde y azul del mosaico evocan las aguas y la vege-
tacion que cubren la superficie de la tierra. Sobre la frente de la

madscara, una tesela grabada en forma de una concha podria simbo-
lizar el agua, mientras que la gran tesela verde en la serpiente
contraria tal vez representa la vegetacién, ambos aspectos relacio-
nados con Tléloc. Las representaciones en mosaico de plumas
alrededor de la cara pudieron haber imitado parte de un tocado
mayor que alguna vez complementé la méscara.

Las cavidades oculares abiertas y los agujeros de suspensién
indican que esta méscara debid colocarse sobre la cara. El sacerdote
que servia a Tlaloc en el Templo Mayor de Tenochtitlan era conocido
como Quetzalcoatl Tldloc Tlamacazqui, y pudo haber usado una
mascara semejante como parte de su indumentaria ritual. Otro
ejemplo de una mdscara de madera de Tldloc, pintada en azul, se
exhumo recientemente del Templo Mayor (ofrenda 102). Muestra
perforaciones similares y pudo haber sido usada por alguien que
personificaba a la deidad. EVLL

Huitzilopochtli

ca. 1500, mexica
Piedra verde, 6.7 X 4.1 X 4.7 cm
Musée du Quai Branly, Paris, M.H.30.100.43

Bibliografia selecta: Lehman 1906; Nueva York 1970, p. 314, nim. 304; Nicholson 1988,
pp. 242-247, fig. 21; Boone 1989, p. 10; Olivier 1997, pp. 80-81; Los Angeles 2001, p. 385,
num. 165; Londres 2002, pp. 430-431, nim. 128; Lépez Lujan y Fauvet-Berthelot 2005,
pp. 72-73

Tallada en piedra verde muy pulida, esta figura sentada es la tnica
representacién tridimensional conocida de Huitzilopochtli. En
nahuatl, el nombre del dios significa “colibri zurdo” o “colibri del
sur”, y corresponde a la posicién del Sol cuando se levanta del ho-
rizonte izquierdo en el zenit del cielo, reforzando las relaciones
celestial y solar de la deidad. En el hemisferio norte, durante la
mayor parte del afio, el Sol tiene una declinacién meridional, de
ahi el nombre de “colibri del sur”. Ademds, siguiendo la trayectoria
del Sol, el sur se localiza del lado izquierdo, por ello el nombre
de “colibrf zurdo”.

Huitzilopochtli era el dios tribal de los mexicas que los condujo
en su larga migracién desde Aztlan, su mitico lugar de origen,

hasta la fundacién de la capital imperial mexica de Tenochtitlan.
También estaba relacionado con la guerra y el sacrificio. Huitzil-
opochtli era adorado en el lado sur del Templo Mayor, la
pirdmide doble que se erigia en el recinto sagrado en el corazén
de Tenochtitlan, y su culto tal vez estaba restringido a los miem-
bros de la elite. Era la contraparte del dios Tléloc, una deidad
ancestral de la Cuenca de México asociada con la lluvia y la fer-
tilidad, cuya capilla se encontraba en el lado norte de la piramide.
En esta talla, Huitzilopochtli viste sobre el pecho y la espalda
dos grandes pendientes anulares hechos de concha, sostenidos
por correas de cuero. Su tocado estd decorado con plumas de
garza y dguila, ambas aves asociadas con el Sol. También lleva
una capa adornada con crdneos y huesos cruzados, y una cabeza
de serpiente reemplaza su pie izquierdo. Como dios de la guerra,
Huitzilopochtli estd armado con un lanzadardos (dtlatl) y un
cuchillo de sacrificio. En la mano derecha sostiene una rodela
(chimalli) decorada con sus atributos: seis plumones de 4guila,
tres cuerdas horizontales y una bandera (véase cat. 89).
Conceptual e iconogréaficamente, Huitzilopochtli a menudo se
fusionaba con Tezcatlipoca (véase cat. 72), con quien compartia
varios rasgos, pero aqui se le distingue por el colibri (huitzitzilin)
tallado en la espada. EVLL

159



160

MOCTEZUMA I

Maiscara de turquesa

ca. 1350-1521, mixteca-mexica

Madera recubierta con turquesa, concha y madreperla, 24 X 15 cm
Museo Nazionale Prehistorico ed Etnografico Luigi Pigorini,
Roma, 4213

Bibliografia selecta: Lehman 1906, pp. 320-321; Saville 1922, pp. 3-
8, 21-102; Nicholson 1961, p. 14; Carmichael 1970, nim. 296;
Nueva York 1970, num. 296; Pasztory 1983, p. 269, fig. 62;
Washington 1983, pp. 170-173; Hildesheim-Munich-Linz-
Humlebaek-Bruselas 1986, ntim. 344; Garcia Moll, Solis Olguin y
Bali 1990, pp. 172, 175; Miller y Taube 1993, p. 141

La complejidad del calado y la enigmatica icono-
graffa de esta méscara indican que se trata de un
ejemplar de la artesania mixteca. La inclusion de
algunas teselas de mayor tamafio y los protube-
rantes fragmentos de turquesa agregan textura a
la superficie. Una técnica similar se puede ver en
la mdscara de turquesa que se encuentra en el
Museo Britdnico (véase cat. 99).

Un rostro antropomorfo, adornado con una
nariguera escalonada, rodeada de concha Spon-
dylus, surge de una boca zoomorfa. Las encias
de la maxila y la mandibula también estén
delineadas con fragmentos de concha Spondylus
roja. Son comunes en el arte mexica las escul-
turas que representan figuras antropomorfas que
emergen de la boca de una serpiente. Estas a
menudo representan a Quetzalcoatl (véase cat.
69), la serpiente emplumada, y simbolizan las
asociaciones como dador de vida del dios y su
representacion como el soplo vital. Sin embargo,

aqui el hocico carece de colmillos y la cabeza no
esta plenamente representada, lo que implica un
problema de atribucion.

Los elementos més Ilamativos de la mdscara
son las dos serpientes entrelazadas que se en-
cuentran en la frente, con decoraciones de concha
Spondylus roja que delinean sus perfiles, rodeando
las sienes con sus colas decoradas. Las cabezas

de ambas serpientes, con ojos incrustados simi-
lares a los observados en otras obras mixtecas
(véase cat. 99), miran hacia la parte posterior de
la mdscara, enmarcandola como si fueran parte
de la decoracién de un tocado. Los hocicos
curvos y angulares de las serpientes las identi-
fican como xiuhcocoa (véase cat. 76), las miticas
serpientes de fuego recurrentes en la iconografia
mexica. La asociacién de una xiuhcdatl con un
mosaico de turquesa es relevante pues los
cuerpos de estas creaturas miticas estaban cu-
biertos de escamas de turquesa. Dos xiuhcocoa
con rostros antropomorfos saliendo de sus hoci-
cos también aparecen alrededor de la monolitica
Piedra del Sol (véase fig. 1). Sin embargo, usan
diferentes ornamentos faciales y se les ha rela-
cionado con otros dioses. Asi, la identidad de

esta mdscara es incierta, pues en la iconografia
mexica varias deidades son representadas emer-
giendo de los hocicos de animales.

Quetzalcdatl viste un tocado de plumas entre-
lazadas en la ldmina 62 del Cédice Borgia y en la
50 del Cddice Vaticanus B, pero esas serpientes
no estdn identificadas como xiuhcocoa. No obs-
tante, dada la posible factura mixteca de este
objeto, Nicholson la ha identificado como la diosa
del agua-fertilidad 9-Cafia, representada en los
cddices mixtecas, quien lleva serpientes entrela-
zadas en su tocado y una nariguera muy similar
a la figurada en esta méscara. De manera similar,
en el mundo de habla ndhuatl, Chalchiuhtlicue,
la diosa del agua subterrdnea (cubierta de piedra
verde) emerge de la boca de la tierra, y algunas
veces luce una nariguera escalonada similar. Es
posible que la enigmitica iconografia de esta
mdscara provenga de la reinterpretacién de los
artesanos mixtecos de la imagineria mexica para
sus nuevos patronos, quienes permitieron ciertas
libertades en sus composiciones como la inclu-
sién de elementos iconogréficos mixtecos. EVLL

S 1

LrE

| TR g
i.t_’;,,,f: B

v
- |

£ Py iy .r,j‘{'a'-,

g W




Quetzalcoatl

ca. 1350-1521, mexica
Piedra verde, 32.5 x 23 cm
Patronato del Museo Britanico, Londres, AOA Am 1825,1210.11

Bibliografia selecta: Nueva York 1970, nums. 281-282; Burland 1972, pp. 180, 198-199;
Turin 1978, pp. 73, 75, num. 52; Washington 1983, pp. 142-143; Hildesheim-Munich-
Linz-Humlebzek-Bruselas 1986, pp. 45, 189-211, nims. 162, 204, 311, 312; Seler 1990-
1998, vol. IV, pp. 199-208; Miller y Taube 1993, pp. 141-142; Taube 1993b, pp. 31-33;
McEwan 1994, pp. 68-69; Lépez Lujan y Fauvet-Berthelot 2005, pp. 120-123; Aguilar-
Moreno 2007, pp. 88-89; Brumfiel y Feinman 2008, pp. xiv, xviii

Quetzalcdatl era el dios patrono de los gobernantes, el dios del
viento y el creador de la humanidad, entre otros atributos. Durante
el Posclésico, la mitica “serpiente emplumada” (quetzalli significa
pluma de quetzal, del ave Pharomachrus mocinno, y céatl puede
ser traducido como serpiente, generalmente representada como
vibora de cascabel) tomé forma y atributos humanos. En las tallas
en piedra mexicas, se le figura cominmente con un rostro huma-
no que emerge de las mandibulas de una serpiente y con cuerpo
de serpiente emplumada. Sin embargo, la representacién antro-
pomorfa de sus manos y pies en tales esculturas es relativamente
rara, con la excepcién de un ejemplo que se encuentra exhibido
en el Museo del Louvre en Paris.

En esta escultura de piedra verde, el dios se muestra con un
rostro naturalista y lleva orejeras redondas (nacochtli) hechas de
obsidiana y cobre —similares a los ejemplos descubiertos en el
Templo Mayor— y ornamentos curvos elaborados de concha
(epcolloli), atributos de Ehécatl-Quetzalcoatl y su “gemelo” Xdlotl.
La diadema sobre la frente tiene un nudo central, que también es
tipico de Ehécatl-Quetzalcdatl, y una serie de quincunces que,
cuando se pintan de blanco, son atributos de Quetzalcéatl, Xélot!
y Venus. El tocado tiene un redondel de plumas cortas y largas
que penden sobre la espalda. De un lado del tocado cuelga un
elemento que consta de un hueso (6mitl) con una flor y un plu-
mon blanco de dguila. En la parte superior del tocado se encuentra
un ornamento de caracol o “joyel de viento” (ehecacdzcatl), uno de
los principales atributos de Ehécatl-Quetzalcdatl y Xélotl. Un disco
solar alrededor de su cabeza incluye rayos solares, plumas y orna-
mentos vinculados con el Sol. En una mano sostiene una vara
con un extremo curvo conocido como ehecahuictli (bastén de vien-
to). En la otra mano sujeta un crdneo con una nariguera tubular,
un tocado de plumas y elaboradas orejeras.

En la parte posterior de la figura se encuentra tallada una ser-
piente emplumada ascendente, cuyo cuerpo ondulante muestra
varios ehecacdzcatl sobre sus plumas verdes. Una escultura en
piedra verde mds pequefia que se encuentra en el Museo Civico

di Numismatica, Etnografia e Arti Orientali en Turin, Italia, tiene
un estilo e iconografia similares. Aqui, una virgula de la palabra
surge del hocico abierto de la serpiente con sus amenazantes
colmillos y lengua bifida. Hecha de tres volutas (espirales)
individuales, incluso una voluta en la parte superior, la espiral es
similar a la encontrada en el glifo onoméstico de Moctezuma
(véanse cats. 15y 58), lo que quizé indica que la figura estd pro-
yectando su soplo vital, como el aspecto dador de vida del viento.
Xolotl, el “gemelo” de Quetzalcoatl, representa a Venus como
el lucero de la tarde, y por lo general se le muestra como un es-
queleto. Como su comparfiero gemelo, Ehécatl-Quetzalcéatl
encarna a Venus como el lucero de la mariana, también conocido
como Tlahuizcalpantecuhtli. Asi, ambos dioses representan las
dos mitades del ciclo solar. Quizds Quetzalcéatl estd aquf figura-
do como el lucero de la mafiana que conduce al Sol hasta su
zenit. EVLL




164

MOCTEZUMA I

Cat. 70
Serpiente emplumada con la fecha 1-Caiia
ca. 1519, mexica

Basalto, 21 X 44 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-220930

Bibliograffa selecta: Umberger 1981, p. 94; Londres, 2002, pp. 427-428; Monterrey 2007,
p. 361

En la cuspide del esplendor de la ciudad, los diversos talleres de
escultura existentes en Tenochtitlan establecieron canones formales
para las imdgenes simbdlicas que se reproducian con exactitud en
otras ciudades ubicadas a lo largo y ancho de la regién central del
territorio, en particular por los escultores de Calixtlahuaca, al oeste
de Tenochtitlan, y las dreas vecinas.

Uno de tales modelos es la imagen mitoldgica de la serpiente
emplumada, el simbolo de Quetzalcéatl, que evoca la presencia de
la deidad ancestral responsable de la creacién de una de las cinco
eras cdsmicas o “Soles”, asi como de la humanidad mismay su
alimento bdsico, el maiz. Los antiguos mitos cuentan la manera en
que Quetzalcoatl, también relacionado con el dios del viento
Ehécatl, creé la era conocida como 4-Viento. También narran el

autosacrificio de la deidad, quien se valié de su propia sangre para
preparar la pasta para moldear a los seres humanos, y celebran el
ingenio con el que se convirtié en una hormiga para descubrir el
lugar en que estos insectos almacenaban las preciadas semillas
durante las ultimas inundaciones. Existen varios ejemplos casi idén-
ticos de serpientes enroscadas en circulo, con sus colas (con todo
y cascabeles) enrolladas alrededor de su cuerpo y con la cabeza des-
cansando en la parte superior. Sus hocicos abiertos revelan varios
colmillos amenazantes y una gran lengua bifida que cubre parte
del cuerpo.

El cuerpo de la serpiente estd tallado con una capa de largas
plumas de quetzal, lo que le imparte cierta gracia y elegancia. Algu-
nos ejemplos presentan en la base la imagen en bajorrelieve de
Tlaltecuhtli, la diosa de la tierra, pero en este caso la deidad estd
identificada en su manifestacién animal por la fecha calenddarica
1-Cafia, inscrita en un pequefio cartucho en la parte posterior del
cuello de la serpiente. Las cejas de la serpiente tienen sobrepuesto
un rectangulo entrelazado que evoca las esteras tejidas para los
asientos rituales, lo que sugiere un significado simbdlico. Asi,
Quetzalcdatl era la deidad que, junto con los dioses del Sol mexicas,
respaldaba el poder de Moctezuma I1. FSoO

165



Tezcatlipoca con espejos humeantes

Posiblemente 1507, mexica

Piedra verde, 18.5 x 16.3 x 8.9 cm

Coleccién Precolombina, Dumbarton Oaks, Washington,
D.C., PC.B.072

Bibliografia selecta: Pasztory 1983, figs. 268, 269; Garcia
Moll, Solis Olguin y Bali 1990, p. 151; Saunders 1990;
Heyden 1991, p. 195; Miller y Taube 1997, pp. 164-165;
Saunders 2001; Olivier 2003, p. 87; Biihl 2008, pp. 192-193

Esta escultura de un rostro, ligeramente més
pequefio que el tamario real, representa a
Tezcatlipoca, la deidad omnipotente de la
mitologia mexica. Era dios de la guerra, el
destino, la hechiceria, la adivinacién y la no-
che. El nombre Tezcatlipoca significa “espejo
humeante” y con frecuencia se le representa
al dios con un espejo redondo y volutas de
humo en el pie izquierdo, el tocado o, como
aqui, en las sienes.

Los mexicas usaban espejos hechos de
obsidiana negra muy pulida (itztli) (véase
cat. 103) que se relacionaban tradicional-
mente con los poderes de adivinacién de
Tezcatlipoca. Aqui, los espejos estdn acom-
pafnados de cuatro plumones de 4guila
—que simbolizan sacrificio— y una voluta
de humo. Los espejos enmarcados con
plumén son parte de la forma del alter ego
de la deidad, el jaguar de la noche o
Tepeydllotl (“corazén de la montafia”), un
depredador con poderosa visién nocturna.
Como Tezcatlipoca era el dios patrono de la
realeza mexica, los espejos humeantes pu-
dieron haber sido una metéfora del gobierno
y el poder (véase p. 91). Los gobernantes
mexicas decian que podian usar los espejos
de obsidiana para predecir el futuro y obser-
var a sus subditos. Estos objetos también
eran parte de la indumentaria de Huitzil-
opochtli, dios que compartia muchos
atributos con Tezcatlipoca (véase cat. 67),
con la excepcién del colibri posado sobre su
espalda.

En la parte posterior de la escultura, se
encuentra grabado el glifo de dia 2-Cania,
relacionado directamente con el nacimien-
to de Tezcatlipoca. Sin embargo, la fecha
también pudo haberse relacionado con el
afio 1507, el afio de la ceremonia del Fue-
go Nuevo que ocurrié durante el reinado
de Moctezuma, de la que Tezcatlipoca era
el dios patrono.

Otros dos monumentos de piedra de
la misma fecha, el Teocalli de la Guerra

Sagrada (cat. 78) y la piedra del atado de
afios (cat. 75) poseen los glifos 1-Pedernal
y 1-Muerte, que tienen espejos similares
enmarcados por plumones de dguila en
las sienes.

Se desconoce la funcién precisa de
esta escultura, pero los orificios perforados
en la parte posterior y en los I6bulos de
las orejas sugieren que pudiera haber es-
tado colocada sobre una efigie de la deidad
o un bulto mortuorio. EVLL




Cat. 72

asdeg I
erte teselas de lignito, mientras que las dos fran-
ambos géneros y desde nifios jas azules estdn hechas de turquesa. Los
hasta adultos. Estdn relacionados con ojos fueron hechos con fragmentos de
Mictlantecuhtli, el sefior de la muerte, pues  caracol blanco con las érbitas de pirita
incluyen un cuchillo de pedernal que re- pulida. La cavidad nasal se recubrié con
presenta a veces una nariz o en ocasiones  concha roja de Spondylus princeps, para
una lengua. imitar la apariencia de tejido suave desollado.
El interior estd forrado de cuero de
venado. La mandibula inferior moévil estd
pegada al forro con una bisagra, una
caracteristica que también se observa en

que puede identi ,

pues en el folio 73 del Cédice Maglia

deidad est4 representada con pintura azul e
la cara, si bien es cierto que en otros lugares
se le muestra con pintura negra. EVLL



170

Cat. 73

La ceremonia del Fuego Nuevo
Cédice Borbdnico

Periodo temprano posconquista (facsimil del siglo XIx;

el original del cédice se encuentra en el Palais Bourbon, Paris)
40 x 40 cm

Bibliografia selecta: Couch 1985; Gruzinski 1992; Brotherston 2005

Pintada en papel amate en formato de acordedn, y quiza como
una copia parcial de una fuente prehispanica, el Cédice Borbdnico
incluye un tonaldmatl o almanaque adivinatorio, un capitulo
dedicado a las dieciocho fiestas del afio solar, y una correlacién
del ciclo de cincuenta y dos afios. Probablemente proviene de
Tenochtitlan o del drea en tierra firme de Culhuacan-Ixtapalapa
inmediatamente al sur de la capital.

La pégina narra la ceremonia del Fuego Nuevo o xiuhmolpillia
(el “atado de los afios”) que se celebraba al final de cada ciclo de
cincuenta y dos afios en anticipacién ansiosa de una renovacién
césmica. El evento ocurria en un afio 2-Cafia (arriba, centro a la
izquierda), coincidiendo con la fiesta de veinte dfas de Panque-
tzaliztli, el “Izamiento de las Banderas”, celebrada de noviembre
a diciembre cuando la constelacién conocida como las Pléyades
pasa a la media noche. La ceremonia se celebraba en el Monte
Huixachtlan, al sureste de Tenochtitlan donde, después del paso
de la constelacién, se encendia el Fuego Nuevo (arriba derecha)
y, como lo indican las huellas, se llevaba al recinto sagrado. De

MOCTEZUMA II

ahi, los portadores se vestian como dioses (izquierda) y lo lleva-
ban por todo el imperio. En la versién del Cddice Borbénico, el
templo estd identificado por su color semejante al del Tlillan, o
“lugar (casa) de oscuridad”. Pero, posiblemente representando las
estrellas, los elementos blancos quincunces (cruces de Malta)
hacen referencia al significado césmico de los ritos. Los cuatro
sacerdotes del fuego, figurados en forma simétrica (o tal vez
sefiores de la noche, deidades que presidian en las noches la

secuencia) alrededor de la hoguera central, enfatizan la renovacién.

Llevan ademds otros simbolos cédsmicos en su ropa y pertrechos.

Durante la ceremonia, se ocultaba a las mujeres encintas en
grandes trojes (derecha, abajo centro) por temor de que las
tzitzimime con cuchillos de pedernal, los terribles espiritus
destructores del Sol pertenecientes a las mujeres que habian
muerto durante el parto, descendieran para evitar que el fuego se
volviera a encender. Los nifios (abajo a la derecha) se mantenian
despiertos, pues si se dormian se convertirian en ratones. El resto
de la poblacién, representada portando méscaras de turquesa,
debia observar y esperar en las azoteas de sus casas hasta que la
nueva flama sefalara que el mundo no se terminarfa.

En la parte superior central, el personificador divino que se
encuentra de pie ante el templo con el estandarte izado fue
identificado como Moctezuma Il, quien seguramente presidié la
ceremonia de 1507. El acto servia para confirmar la hegemonfa
politica mexica, pues como guardianes autodesignados del Sol,
también dominaban la renovacién césmica. EW

iR e g 1k ¥
D e L e R e

- H;r?rﬂ*«ﬂrgg-lﬁ'ﬁ.qtﬁp Vg Mot o T

m



172

Cat. 74
Altar del calendario solar
ca. 1507, mexica

Basalto, 38.3 x 30 x 22.3
Coleccién Fundacién Televisa, ciudad de México, 21 P). 9

Bibliografia selecta: Reyero 1978, pp. 150-152; Codex Borbonicus 1991; Londres 2002,
pp. 440-441, nim. 170

La ceremonia del Fuego Nuevo que marcaba el final de cada ciclo
de cincuenta y dos afios se llevaba a cabo en la cima del monte de
Huixachtlan (“lugar de huizaches”), ahora conocido como el Cerro
de la Estrella, ubicado al sureste del Lago de Tetzcoco. En una
etapa del ritual conocida como xiuhmolpillia o “atadura de los
afios”, los sacerdotes del fuego juntaban cincuenta y dos varas que
representaban el mismo nimero de afios, las ataban con cuerdas
y hacian un nudo sagrado antes de arrojarlas al fuego sacro. Dicho
acto se representa en la ldmina 34 del Cddice Borbdnico (cat. 73).
Para conmemorar la ceremonia se esculpia una escultura cilindrica.

Este altar adopta la figura de un bloque rectangular, una forma
que los mexicas tenian en gran estima como es evidente a partir
de los muchos monumentos de este tipo que han sobrevivido. El
altar tiene numerosos rasgos en comun con las esculturas cilindri-
cas tradicionales que conmemoran la atadura de los afios (véase
cat. 75); sin embargo, el espléndido tallado de las varas de madera
en esta pieza estd elegantemente adornado con plumas de aguila,
lo cual indudablemente evoca la cuauhpilolli, 1a suprema decoracién
que era otorgada a los guerreros que capturaban a mds de un
prisionero vivo en el campo de batalla. Ambos costados tienen
incisiones de filas de lineas paralelas horizontales y verticales que
se alternan con dos grupos de seis chalchihuitl (el simbolo de la
piedra verde). Estos elementos asocian la escultura con el calor
del Sol y acentuian el esplendor del ritual, aunque también podrian
haber tenido un significado numérico.

El presente altar es una manifestacién de la ceremonia calen-

MOCTEZUMA II

dérica de cincuenta y dos afios, realizada durante el reinado de
Moctezuma Il en el afio 2-Cafia (1507), como se indica en un
gran cartucho al frente del monumento. No obstante, la funcién
principal de este objeto ritual debi6 haber sido servir como reci-
piente de las ofrendas en honor del Quinto Sol, cuyo nombre,
Nahui Ollin (4-Movimiento), estd inscrito en otro gran cartucho
en la parte superior del altar. Tales inscripciones demuestran que
en esta ocasion la celebracién del ciclo de cincuenta y dos afios
no sélo involucraba la atadura de los afios, sino que también
honraba el aniversario del nacimiento del rey Sol en Teotihuacan,
como se narré en la Leyenda de los Soles, la cual explicaba los
cinco “Soles” mitolégicos o eras de la evolucién del mundo.
Este monumento prehispédnico ha sobrevivido porque fue
convertido en un contenedor, probablemente una pila bautismal,
y por lo tanto se usé durante la época colonial; aunque con la
ornamentacion indigena volteada hacia abajo. FSO

Cat. 75
Atado de afios (xiuhmolpilli)
ca. 1507, mexica

Basalto, 26.5 X 61 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-220917

Bibliografia selecta: Pasztory 1983; Sahagtn 1997, pp. 437-438; Bilbao 2005, pp. 57-58

Los mexicas usaban estas pequefas esculturas cilindricas para
representar el fin de un xiuhmolpillia. Este era el ciclo calendarico

de cincuenta y dos afios, comparable con un siglo de nuestra época,
conformado por una secuencia de trece ciclos encabezados por los
cuatro cargadores de afio: Acatl (Cafa), Técpat! (Cuchillo de peder-
nal), Calli (Casa) y Tochtli (Conejo).

Al final de cada ciclo de cincuenta y dos afios se celebraba la
ceremonia del Fuego Nuevo, uno de los mds importantes ritos
mexicas. Se celebraba en un templo dedicado especialmente a este
evento, e incluia frotar dos piezas de madera sobre el pecho de un
joven varén que servia de victima sacrificial para crear el fuego nuevo.
Posteriormente se juntaban cuatro atados, cada uno de cincuenta y
dos varas, los cuales eran quemados en un fuego sagrado por sacer-
dotes que vestian la insignia de Xiuhtecuhtli. Maestros escultores
preservaron la memoria de estos atados para la posteridad represen-
tdndolos en piedra. Este ejemplo estd directamente vinculado con la
ceremonia realizada en 1507 durante el reinado de Moctezuma II,
quien habia modificado el calendario al trasladar la ceremonia que
anteriormente se habia celebrado en la fecha 1-Conejo a la nueva
fecha de 2-Cafia.

Aunque se han hallado otros xiuhmolpilli con la fecha 1-Muerte,
éste muestra el afio 2-Cafia dentro de un gran cartucho, mientras
que sus extremos tiene las fechas 1-Cuchillo de pedernal y 1-Muerte,
ambas con un espejo de obsidiana, el simbolo del dios Tezcatlipoca.
Sabemos que estos dos afios corresponden al primer nacimiento del
Sol y a su muerte subsiguiente, por lo que la escultura puede
interpretarse como una alusién al comienzo y fin de un ciclo solar
manifestado en la xiuhmolpillia. Ambas fechas, con sus simbolos de
Tezcatlipoca, aparecen también en el Teocalli de la Guerra Sagrada
(cat. 78). FSO

173



Cat. 76

Serpiente de fuego (xiuhcoatl)
1507, mexica

Diorita, 43.5 X 45.5 cm

Coleccién Precolombina, Dumbarton Oaks, Washington,
D.C., PC.B.069

Bibliograffa selecta: Pasztory 1983, p. 252, figs. 264, 265;
Madrid 1992, p. 198, XL; Miller y Taube 1997, pp. 188-189;
Smith 2003, pp. 257-259; Lépez Lujén 2006, pp. 186-187;
Aguilar-Moreno 2007, pp. 195-196, 298-300; Biihl 2008,
pp. 190-191

Esta serpiente enroscada representa una
xiuhcdatl o serpiente de fuego, una criatura
mitica cuyo nombre nahuatl se traduce
como “serpiente de turquesa”. La turquesa
era un material simbdlico y muy valorado,
que se relacionaba con significados politicos
y religiosos desde el Poscldsico mesoameri-
cano. La palabra nghuatl para “turquesa”,
xihuitl, también significa “fuego” y “afio”. La
turquesa se asociaba con el fuego, con el
tiempo, con el calendario y los cuerpos
celestes, pero también ejemplificaba el poder
de los gobernantes y la sucesién politica.
Por ejemplo, la diadema utilizada por los
gobernantes, conocida como la xiuhuitzolli,
estaba hecha de turquesa. Las serpientes de
fuego se relacionaban con varios dioses
mexicas, entre los que se inclufa a
Huitzilopochtli (véase cat. 67) —quien por-
taba una como arma— y Xiuhtecuhtli (véase
cat. 79), el dios del fuego que habitaba en

el centro de la tierra. Dos serpientes de
fuego también flanquean la Piedra del Sol
(véase fig. 28).

La cabeza de esta serpiente enroscada
esta dafiada. Falta el morro entero a pesar
de que tres series de colmillos curvos se
conservan; en su origen, una lengua bifida
o un cuchillo sacrificial votivo pudieron
haber emergido de su boca. El cuerpo estd
segmentado en escamas de turquesa y las
dos patas delanteras con garras amenazan-
tes aluden a las patas tordcicas de una
oruga, animal que se vincula al fuego y las
estrellas fugaces. La cola lleva un glifo que
representa un simbolo del afio. Dos
serpientes enroscadas muy similares y
también talladas en piedra verde, una en el
Museum fur Vélkerkunde de Berlin y la otra
en el Museo Nacional de Antropologia de la
ciudad de México, pudieron haber sido
esculpidas por el mismo artista para conme-
morar el mismo acontecimiento.

174  MOCTEZUMA II

Se aprecian dos glifos esculpidos en la
parte inferior de esta serpiente del fuego.
El primero muestra una xiuhuitzolli sobre
una corta cabellera con una orejera, una
nariguera y una triple virgula de la palabra.
Juntos forman el glifo de Moctezuma I1.
Debajo, el glifo 2-Cafia aparece dentro de
un cartucho, correspondiente al afio 1507,
cuando Moctezuma presidi6 la cere-
monia del Fuego Nuevo. El simbolo de la
cafa estd atado con una cuerda anudada,
lo que representa literalmente “la atadura
de los afios” (véanse cats. 73, 75y 78).

La ceremonia del Fuego Nuevo marca-
ba una nueva era en el calendario ciclico.
La serpiente mostrada aqui, simbolo del
fuego y el tiempo, pudo haber sido parte
de un grupo de esculturas comisionadas
para conmemorar el patrocinio del evento
por parte de Moctezuma. EVLL

Cat. 77

Fragmento de un cuauhxicalli con la
fecha 2-Cana

1507, mexica

Piedra, 30.5 x 10.8 cm
Patronato del Museo Britanico, Londres, Am, St.376.b

Bibliografia selecta: Joyce 1912, pl. II; Pasztory 1983, p.
236, fig. 243; Washington 1983, p. 37; Baquedano 1984,
p. 85, fig. 55; McEwan 1994, p. 77; Londres 2002, p. 437,
num. 152

Este fragmento proviene de la base de un
cuauhxicalli de piedra, o “vasija de dguila”
(véase cat. 62). Unicamente est4 intacta la
mitad de la base s¢lida, la cual posee el glifo
Cafia acompariado de un nimero. A pesar del
estado fragmentario de este objeto no hay duda
de que la fecha original esculpida fue 2-Cafa. Las
cuerdas anudadas son comunes en la iconografia
mexica, pero la inclusién de una cuerda anudada y atada
alrededor del glifo Cafia se asocia solamente con la fecha 2-
Cafia, la cual sefialaba la celebracién de la ceremonia del Fuego
Nuevo en 1507, presidida por Moctezuma Il (véase cat. 73).

El hecho de que el ritual se llevara a cabo en el afio 2-Cafia,
permitia a los artesanos mexicas reforzar la importancia de esta
fecha y su relacién con este evento crucial. Al atar el glifo, una
cafia como las utilizadas en el ritual, hacian una referencia visual
directa al ritual que ocurria en esa fecha.

La imagen de la atadura del glifo 2-Cafia aparece en otros
importantes monumentos mexicas tardios asociados con los ritos
del Fuego Nuevo, entre los que se incluyen el Teocalli de la Guerra
Sagrada (cat. 78), la serpiente de fuego (xiuhcdatl) que conmemora
el patrocinio de este evento por parte de Moctezuma (cat. 76), el
relieve parietal tallado en el Cerro de Chapultepec junto al retrato
de Moctezuma (véanse figs. 24 y 25) y el frontispicio del Cddice
Mendoza (cat. 3).

El relieve restante en la parte exterior de este fragmento de
piedra estd compuesto de discos que representan piedras verdes
preciosas (chalchihuitl), con un fondo acuoso. Hay dos cuauhxicalli
con la misma iconografia que fueron esculpidos en los flancos de
la escalinata del Teocalli de la Guerra Sagrada. Uno de ellos estd

colocado exactamente encima del glifo de la fecha 2-Cafia, que

se relaciona con la ceremonia del Fuego Nuevo, y el otro est4
exactamente encima de la fecha 1-Conejo, la vieja fecha en que se
celebraba la ceremonia del Fuego Nuevo. Asi, cuando estaba
completa, esta vasija pudo haberse parecido a la representada en
el Teocalli. Se encuentran tres cuauhxicalli de este tipo, completa-
mente conservadas, en el Museo Nacional del Indio Americano de
Washington, y en el Museum fiir Vslkerkunde tanto de Berlin como
de Viena.

Las vasijas de dguila o cuauhxicalli se usaban para contener los
corazones de las victimas sacrificadas antes de que fueran quema-
dos y ofrecidos a los dioses. Como parte del ritual, el fuego nuevo
era encendido en el corazén de la victima sacrificada. Por lo tanto,
es posible que este cuauhxicalli se haya usado durante el ritual en
1507, e incluso pudo haber contenido el corazén de la tltima
victima que trajo luz al mundo mexica. EVLL

175



Cat. 78
Teocalli de la Guerra Sagrada

1507, mexica
Piedra volcanica, 123 x 92 x 100 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-81548

Bibliografia selecta: Palacios 1918; Caso 1927; Townsend 1979, pp. 49-63; Pasztory
1983, pp. 165-169; Solis Olguin 1991, pp. 128-131; Alcina Franch 1992, pp. 236-239;
Graulich 2001

Esta extraordinaria escultura votiva conmemora la ceremonia del
Fuego Nuevo de 1507, que se llevé a cabo durante el reinado de
Moctezuma II. El monumento tiene una forma que se asemeja a
la de la base de una pirdmide con escalones que conducen a un
templo, un tipo de estructura sagrada para los mexicas. El Teocalli

celebra el triunfo del Sol en el universo y justifica el poder de los
mexicas tras la fundacién de su ciudad en el afio 2- Casa (1325),
la fecha inscrita en la parte superior del monolito. Todos los
personajes y simbolos representados en el monumento —incluidas
las fechas calenddricas y el dguila posada en el nopal esculpida en
la cara posterior— se conjugan en una gloriosa alabanza a la
guerra y la unién simbdlica del fuego y el agua.

En ambos costados de los escalones los cuauhxicalli (vasijas
que contienen ofrendas expiatorias), uno cubierto con piel de
jaguar y el otro con plumas de dguila, muestran las fechas 1-Conejo
y 2-Cafia. Algunos expertos las han interpretado, respectivamente,
como representaciones del afio en el que se cre6 el universo y del
final de un ciclo de cincuenta y dos afios. Sin embargo, Graulich
ha sugerido que la combinacién de las dos fechas confirma el

cambio de afio de la ceremonia del Fuego Nuevo supervisado por
Moctezuma Il. Esto se hizo en respuesta a los desastres naturales,
particularmente la hambruna que ocurrié en los dias cercanos a la
fecha 2-Cafia. La ceremonia se realizé durante las festividades anuales
de Panquetzaliztli dedicadas a Huitzilopochtli.

El disco solar, con el monstruo de la tierra que yace debajo de €l
recuerda el propésito bésico del sacrificio. El Sol esté flanqueado por
Huitzilopochtli a la izquierda y Moctezuma a la derecha. Los costados
del templo (véanse paginas siguientes) poseen las fechas 1-Pedernal
y 1-Muerte, asi como la piedra o espejo humeante asociado con
Tezcatlipoca, el dios de la noche y el destino. Los costados del
basamento muestran cuatro dioses identificados como Tléloc (lluvia),
Tlahuizcalpantecuhtli (amanecer), Xiuhtecuhtli (fuego) y Xochipilli
(flores, musica y canto), de los cuales tres ensefian sus dientes. El
relieve de la parte posterior (fig. 38) reitera la grandeza del pueblo
mexica, que ofrece sus corazones, al igual que el nopal ofrece sus
tunas, consumidos por el dguila triunfante, el simbolo sefialado por
Huitzilopochtli. FSoO

177



179

178



Cat. 79
Estatua de Xiuhtecuhtli
1325-1521, mexica

Piedra, 80 X 32 X 18 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-81575

Cat. 80
Escultura antropomorfa (macehualli)

ca. 1500, mexica
Basalto, 80 x 28 X 19 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-220926

Bibliograffa selecta: Nueva York 1940, p. 53; Umberger 1981; Pasztory 1983;
Matos Moctezuma 1989; Solis Olguin 1991, pp. 65-66; Londres 2002, p. 411,
num. 42

Bibliografia selecta: Durdn 1995, capitulo IX, pp. 121-131; Londres 2002, p. 409, num. 34;
Bilbao 2005, p. 18, nam. 27

Alrededor de 1427, la ciudad de Tenochtitlan se preparaba para
emprender la guerra contra sus antiguos amos. El reino de
Azcapotzalco habfa declarado sus agresivas intenciones hacia
los mexicas al matar a su gobernante. Cuando los macehualtin
masculinos, o plebeyos, se enteraron del conflicto, buscaron
conseguir una audiencia con el tlatoani recién electo Itzcéatl, el
bisabuelo de Moctezuma II. Los macehualtin se consideraban
ajenos a los conflictos entre los nobles mexicas y de Azcapotzalco,
asi que pidieron permiso para huir de la ciudad. En una apuesta
desesperada para ganar su apoyo, la nobleza mexica prometié
invertir sus roles en caso de que salieran derrotados. En retribu-
cion, los macehualtin juraron reconocer la autoridad de los nobles
obedeciéndolos e incluso pagandoles tributo en caso de salir
victoriosos. Los mexicas lograron la victoria y los nobles les recor-
daron a los macehualtin el acuerdo al cual estaban obligados.

A partir de entonces, los macehualtin estuvieron destinados
a llevar una vida sencilla, aunque gradualmente ganaron impor-
tantes roles en el escalafén de los guerreros, asi como puestos
administrativos dentro del imperio. Cuando Moctezuma Il llegd
al poder abolié estos derechos y la clase noble, militar y politica
fue exclusivamente confinada a la familia real.

Esta escultura ha sido interpretada como un retrato repre-
sentativo de un macehual. Su fuerza, sumisién y lealtad se expre-
san a través de la simplicidad de su vestimenta —que se limita a
un braguero—y la firmeza de su fisico. La escultura pudo haber
servido para recordar el pacto entre la nobleza y los plebeyos,
enfatizando de esta manera la obligacién y el deber para con el
imperio mexica a los cuales los macehualtin habian sido compro-
metidos por sus ancestros. RVA

Moctezuma Il impuso nuevas reglas concernientes a la
etiqueta imperial, de las cuales la més importante prohibfa

a toda la poblacién mirar su rostro. Otro decreto prohibia a
cualquier individuo darle la espalda. De esta manera, Mocte-
zuma dio forma material al concepto de que el tlatoani mexica
era la personificacién de Xiuhtecuhtli. Esta deidad era la
encarnacién mexica de la antigua deidad Huehuetéotl, el dios
del fuego, vinculado con el calor y el Sol. Durante las ceremo-
nias rituales asociadas al dios del Sol, Tonatiuh, Moctezuma
se presentaba a sus subditos disfrazado de Xiuhtecuhtli, el
sefor de la turquesa y el patrén del dia y el calor.

Esta escultura muestra todos los rasgos distintivos del
dios, incluyendo el tocado en la cabeza, la vestimenta y las
sandalias. Moctezuma |l habria vestido ropas similares cuando
recibia en su palacio a nobles, reyes aliados y lideres enemigos.
El tocado es la xiuhuitzolli o copilli, corona o diadema hecha de
una hoja de oro y decorada con turquesa. La seccién dafiada
en el frente pudo haber mostrado un rayo solar. Las orejeras
pudieron haber sido hechas de piedra verde o turquesa.

La figura estd vestida con el distintivo xicolli, un chaleco
amarrado al frente con cuatro circulos adelante y cuatro en la
espalda. Su ornamentacién se completa con una hilera de
piedras verdes y plumas. Las tiras largas colgantes del mdxtlat/
(braguero) estan cubiertas por el delantal triangular usado
por los guerreros para evocar el papel del Sol como principal
guerrero celeste. Las ajorcas hechas de tres tiras de cuero
incorporan cascabeles de cobre que sonaban al moverse, mien-
tras los elegantes cactli (sandalias), tienen rayos solares en
los talones para enfatizar el papel del dios como el sefior del
tlatoani. FSO

180 MOCTEZUMA II




Capitulo 5
]

182

El gobierno militar
y economico
de Moctezuma |l

Frances F. Berdan

MOCTEZUMA XOCOYOTZIN asumi6 el poder con la intencién manifiesta de asegurar
y consolidar los territorios conquistados por sus predecesores. Esto implicaba dos obje-
tivos militares principales: en primer lugar, suprimir las rebeliones y garantizar el
sometimiento de los conquistados; en segundo, conquistar a los enemigos recalcitrantes de
los mexicas: los tlaxcaltecas y sus aliados. Moctezuma necesitaba también mantener el flujo
constante y predecible de articulos de lujo y bienes de subsistencia hacia Tenochtitlan por
medio del tributo que pagaban los pueblos conquistados y el mantenimiento irrestricto de
las rutas de comercio, sobre todo hacia las tierras tropicales donde se encontraban los pro-
ductos mas codiciados. Otra de sus prioridades fue la reorganizacion de la corte a través
de la restauracién de la nobleza hereditaria a los altos cargos que le correspondian por dere-
cho y la remocion de los plebeyos promovidos a dichos cargos por su predecesor Ahuitzotl.
En general, la mision fundamental de Moctezuma fue promover la superioridad mexica,

convertir a su pueblo en el més temido y acaudalado de la historia.
La herencia de Moctezuma Il

Moctezuma hered6 un imperio que ya era extenso y rico, el cual habia sido creado a par-
tir de exitosas conquistas militares y redituaba abundantes y variados tributos. Conocemos
los detalles de dicha recaudacién principalmente por dos cddices relacionados, la Matricula

de tributos y la segunda parte del Codex Mendoza. Casi todas las provincias conquistadas que

Fig. 49
Cabeza de piedra de un guerrero

con un yelmo de dguila (cat. 85).

Museo Nacional de Antropologia,
ciudad de México.




se registran en estos documentos pagaban tributo en forma de mantas y trajes de plumaria Fig. 50
Mapa que muestra la expansion
del imperio durante el reinado de

para guerreros, con sus correspondientes escudos. Las provincias mas cercanas a Tenochtitlan
aportaban productos alimenticios basicos como maiz, frijol, chia y amaranto. Los bienes es- Moctezuma Il.
pecializados procedian sobre todo de las provincias mas distantes: aguamiel de maguey, cal
y aguilas del norte; madera y sal del oeste. Las provincias del sur pagaban tributos especial-
mente ricos y diversos que iban desde papel, cuencos de calabaza, cochinilla y copal (para
incienso) hasta plumas tropicales, piedras verdes preciosas, oro, hachas de cobre, cacao y
pieles de jaguar. De las provincias del este, hasta llegar a la costa del Golfo, se recibian algo-
dén, hule, piedras preciosas, oro, plumas y mas cacao. Parte de estos tributos consistian en
materias primas, pero muchos se pagaban en forma de objetos manufacturados, como tra-
jes de plumaria para guerreros, papel, bezotes y cuentas de piedra verde. Todos estos tributos
se entregaban a Tenochtitlan anualmente, semestralmente o cada ochenta dias.
El soberano mexica controlaba también una serie de dominios mas lejanos, aunque
por lo general lo hacia mediante de la diplomacia mas que por conquista directa. Estas
“provincias estratégicas” se ubicaban sobre todo a lo largo de las fronteras hostiles o a través
de rutas de comercio cruciales, y las relaciones econémicas con el poder imperial consistian

mas en la entrega de regalos que en el pago formal de tributo.

184  MOCTEZUMA II

Fig. 51

Trabajadores cosechando
cochinillas del nopal para extraer
tinte rojo. Del Tratado de la
cochinilla, ca. 1599. Museo
Britdnico, Londres.

Moctezuma hered6 una tradiciéon de expansion
militar: se esperaba que emprendiera guerras con el fin
de capturar guerreros enemigos para los sacrificios reli-
giosos y de garantizar la entrega continua de tributos. Las
hostilidades incluian una campafia militar previa a su
coronacion, la supresion de rebeliones dondequiera que
ocurriesen y escaramuzas continuas contra los enemigos
tlaxcaltecas, huexotzincas y cholultecas que habitaban
hacia el este. Moctezuma hered6 también ciertas reglas
de operacién. Los motivos para emprender una con-
quista podian incluir la negativa de una ciudad-estado de
acceder a la “solicitud” de suministrar algtin producto
especifico, el acoso a los embajadores o comerciantes
mexicas, o la hostilidad hacia ciudades-estado que ya
formaban parte del imperio. Del mismo modo, las ciu-
dades-estado se rebelaban de formas predecibles (por lo
general, atacando y robando a los comerciantes mexicas),
y eran sometidas mediante despiadadas campanas de
reconquista y la posterior aplicacién de condiciones atin
mas severas. Las prolongadas rivalidades con Tlaxcala y
sus vecinos seguian los procedimientos ritualizados que
regian toda la actividad guerra.

Moctezuma hered6 también una tradicién de de-
rroche. Aunque quizds no tan extravagante como su
predecesor Ahuitzotl, participd sin embargo en costosas guerras, dio regalos lujosos a gober-
nantes extranjeros en suntuosas fiestas, recompensé a sus oficiales nobles y guerreros
triunfantes con onerosos simbolos de estatus, contribuyé al pago de elaboradas ceremonias
religiosas y remuner6 generosamente a sus habiles artesanos. Aunque Moctezuma pudo haber
sido el mas elitista de los monarcas mexicas, también cumpli6 con la costumbre tradicional
de dar limosnas a los huérfanos, las viudas y los pobres. Al igual que sus predecesores, vio
estos gastos como un medio para ganar conquistas militares, obtener tributos e intimidar a
enemigos militares y subditos imperiales intranquilos. También utiliz6 su fortuna para
ganarse la lealtad de los cuadros de la nobleza, apaciguar a los dioses, encargar trabajos finos

de artesania y asegurar el bienestar de su gente.
Los problemas de Moctezuma Il

Tras ser elegido como soberano, era fundamental que Moctezuma estableciera de inmediato
su autoridad como huey tlatoani (supremo gobernante). No era raro que las ciudades-estado
conquistadas aprovecharan las incertidumbres que rodeaban los cambios de gobierno.
Las conquistas emprendidas para su coronacién lo proclamaron como un comandante
militar enérgico y comprometido, y pusieron en marcha su programa de conquistas y recon-

quistas imperiales.

EL GOBIERNO MILITAR Y ECONOMICO DE MOCTEZUMA ||

185



186

Necesitaba igualmente sustentar tanto su

poder imperial como personal en términos de ac-

i

ciones asi como de imagen, lo que logré mediante |
una combinacion de elitismo y una extravagante

dadivosidad. Sin embargo, lo primero ampli6 la

brecha entre nobles y plebeyos, mientras que lo
segundo resulté extremadamente caro. En even- |
tos maquinados para impresionarlos, Moctezuma ;
invitaba a gobernantes enemigos, los alojaba en
aposentos especiales de lujo y les regalaba “man-
tas muy galanas y cenidores y de cotaras ricas, que
ellos llaman zapatos reales [...] joyas y collares muy
galanos y piedras de mucho valor”." Aunque tam-
bién él recibia regalos espléndidos de sus visitantes,
en tanto anfitrién y emperador del mundo conoci-
do, Moctezuma demostraba su poder haciendo alar-
de de su riqueza.

En un escenario imperial mas amplio, Moc-
tezuma necesitaba conseguir victorias militares.
Lamentablemente, varias batallas que resultaron
onerosas y fallidas contra Tlaxcala y sus aliados des- |
gastaron seriamente su prestigio en las provincias. |
Las rebeliones se hicieron comunes y gran parte de

la energia de Moctezuma tuvo que dirigirse a la re-

presion de tales brotes.

Las guerras de Moctezuma eran costosas
y con cada batalla se iban menguando sus depési-
tos de armas y escudos. Se vio obligado ademas a
enfrentar un rapido crecimiento de la poblacién,
que requeria de alimentos y viviendas. Era funda-
mental mantener un flujo confiable de tributos desde las provincias ya conquistadas. Tenia
también que resolver el problema de un desmedido aumento en el niimero de nobles, que
esperaban ser vestidos, adornados y recompensados por su lealtad.

Tales desafios se agravaron por una sucesion de desastres naturales imprevistos
(aunque no sin precedentes). Hubo hambrunas en 1505, 1506 y 1514; terremotos en 1507,
1512y 1513; y fatales tormentas de nieve en 1511 y 1512. Dichas adversidades impusieron

una carga creciente sobre un gobierno imperial cada vez mas desgastado.
Las prioridades y estrategias de Moctezuma Il
Estos problemas interrelacionados determinaron los objetivos de Moctezuma como go-

bernante imperial. Era esencial que mantuviera e incrementara el pago de tributo, enfrentara

a Tlaxcala y sus aliados, suprimiera las rebeliones y asegurara las rutas comerciales.

MOCTEZUMA I

Fig. 52

Una pégina del Codex Mendoza
donde se especifican algunas de
las ciudades que Moctezuma Il
capturé durante su reinado. El
propio Moctezuma es identificado
por su glifo onomdstico. Biblioteca
Bodleiana, Oxford.

Fig. 53 pdginas siguientes

Listas de tributos donde se
identifican los tipos y cantidades
de materias primas y productos
terminados que deben entregarse
a la corte real mexica. Del Codex
Mendoza, fols. 47ry 37r. Biblioteca
Bodleiana, Oxford.

La prioridad de Moctezuma fue incrementar el flujo de tributos hacia Tenochtitlan.
Los alimentos llegaban de las provincias cercanas, relativamente sumisas, por lo que es pro-
bable que Moctezuma haya incrementado sus exigencias. Sin embargo, en términos de
articulos de lujo, Moctezuma fue un conquistador agresivo y en lo sucesivo sus campafias
militares se concentraron en las regiones al sur del imperio. En lugar de expandir la pre-
sencia del imperio mas alla de los logros militares de Ahuitzotl, se centr6 en consolidar y
“llenar los espacios en blanco” en esa rica region surefa, sobre todo en Oaxaca y Guerrero,
zonas que podian proporcionarle articulos de lujo. En los registros de tributos imperiales
procedentes de estas regiones aparece un tipo de turquesa utilizada para la fabricacién de
una variedad de mosaicos finos, tanto en Tenochtitlan como en las ciudades vecinas (cats.
90y 99). Los tributos registrados de las conquistas y reconquistas de Moctezuma incluyen
repetidas veces mantas de algodén, cochinilla (para tefiir), plumas preciosas, oro, piedras
verdes, cacao y maderas finas para tallar.” Con pocas excepciones, se trata de materias pri-
mas, lo que sugiere cierto reacomodo de las prioridades respecto de la costumbre de sus
predecesores de exigir como tributo productos manufacturados, como hachas de cobre (cat.
96). Para demostrar su poder, Moctezuma requeria objetos resplandecientes, decorados con
las insignias reales y otros disefios mexicas, que podian ser confeccionados de manera
mas detallada y exquisita por sus propios artesanos.

Moctezuma también ejercia su control politico mediante la imposiciéon de tributos
excepcionales y exigencias en mano de obra, por lo que a veces pedia a las ciudades-estado
le proveyeran de servicios y bienes adicionales. En cierta ocasién, ordené que se encontrara
y trajera a Tenochtitlan la piedra mas grande y espléndida con el fin de tallarla para los sa-
crificios gladiatorios de la fiesta de Tlacaxipehualiztli. Tras encontrar dicha piedra en Chalco,
numerosos hombres de siete ciudades-estado cercanas emplearon palancas y cuerdas para
llevarla a Tenochtitlan. Como no lo lograron, a pesar de las ricas ofrendas presentadas a los
dioses por los sacerdotes que los acompafiaban, Moctezuma pidié mas y mas hombres de
otras ciudades-estado. Finalmente, la roca hablé y dijo que s6lo se moveria hasta donde ella
quisiera. Los hombres lograron moverla por fin, pero para consternacién de Moctezuma,
se hundi6 en el Lago de Tetzcoco antes de regresar milagrosamente a su emplazamiento ori-
ginal.’ Moctezuma también aproveché su poder en sus tratos con Tlatelolco, la ciudad
hermana de Tenochtitlan. Al momento de asumir el trono, Tlatelolco se habia mostrado ne-
gligente en el pago de sus tributos; Moctezuma restablecié dichos tributos y después humillo
a Tlatelolco al obligarla a proveer grandes cantidades de pertrechos para la guerra.

Los gobernantes mexicas tenfan una larga historia de campafias militares contra
Tlaxcala, Huexotzinco y Cholula, ubicadas en el extenso valle al otro lado de los volcanes
al este de Tenochtitlan. Anteriormente, estas guerras se denominaban “guerras floridas” y
sus objetivos se habian formulado en términos de contiendas rituales disehadas para cap-
turar prisioneros (de ambos bandos) y servir como practica militar. Sin embargo, es claro
que Moctezuma se tomd muy en serio estos encuentros, que se habian convertido en inten-
sas camparias de conquista en las que estaba perdiendo tanto guerreros como prestigio.
Los mejores guerreros de Moctezuma recibian el titulo de jaguares y aguilas (cats. 85 y
86), pues personificaban a los depredadores mas feroces del universo mexica. Estos audaces

y consumados guerreros tenian que haber capturado cuando menos a cuatro enemigos en

EL GOBIERNO MILITAR Y ECONOMICO DE MOCTEZUMA I

187



ﬂ"?. LT I};.ﬁ-..l._
| '[:" L T

=

LE =¥ ~ FFITETL
e g-n-rr-'iﬁ
[

iu:ndrgﬁid:‘zh-.“-i-_f..w

: i y

¥ Ly AT -‘;f'-n‘“-'ﬁ'i- . > -w-.-;:: _
e -:_':_ Eﬂs'ddl- Bl

- 1'|1|-"I-TI5"" T ——

’-E [II]I-D : ; 5 . {: X ] : 'I 3 F -,-.._..::u-.ia_.:s:'ﬂ';:?m.«ﬁ

e .m.]' F contod Sordml B cang FA o o —
Vo A
- . | : : J o T M ‘- I ! e
L MY ) ol 7 ! ) y i = g e __‘?_I'Q_-ms .I:llu._--g, 1__.“1 {emred
i {,,m_l e ; oo % . . ok _ i .
F F.L-.-Mn ColEE . .

vmails ,ie_r-ni:.ﬁz_cf:-b:t
TR .':.11'-{?1'_,-""

P @
ii'[“"u:i'ﬂﬂ“"?“ shard
RN r.'.“:u_.l.'.!-l'::-f'.l:_,.

e




190

La mayoria de las provincias
aportaban cuatro tipos de tributo

Textiles Cuencos de calabaza

TOTOTEPEC

Pieles de ave Aguilas vivas Al

G S
Papel
Conchas
Plumas
de quetzal

Miel

Pieles de venado

4

o

Pieles de jaguar
Plumas

Cacao & Plumas de colores

Copal

Carfias

Turquesas

Cal

Resina

y i Bezotes Madera
) Chiles Piedras verdes Hule

e
&= b
=

W
== |

batalla; ocupaban un asiento en los consejos militares y desempefiaban un papel central en
varias de las ceremonias mas importantes. En una de ellas, Tlacaxipehualiztli, dos guerreros
jaguar y dos guerreros 4guila eran elegidos para luchar contra un valiente guerrero cautivo
en un rito de sacrificio gladiatorio que celebraba la renovacién. Este tipo de ceremonias espec-
taculares se acompanaban con musica de flautas, el sonido producido por caracoles y el
ritmico golpeteo de tambores de madera decorados (figs. 57 y 58; cats. 83 y 84).

Uno de los centros militares mexicas mas importantes fue Malinalco, ubicado al
suroeste de Tenochtitlan. Esta ciudad-estado clave fue conquistada por Axayacatl, padre de
Moctezuma, y pagaba tributo en alimentos y mantas lisas de algodén blanco. Un promi-

nente y poco habitual templo tallado en la roca pone de manifiesto el elevado rango de los

MOCTEZUMA II

Fig. 54

Mapa donde se muestra el tributo
obtenido de las diversas provincias
del imperio y llevado a la capital
de Tenochtitlan.

guerreros aguila y jaguar de elite en Malinalco. Con aguilas

y felinos esculpidos en su arquitectura, esta impresionante
estructura pudo haber sido utilizada también como cdmara de
consejo para funcionarios de alto rango, lo que demuestra la
compleja interrelacién de la vida politica, religiosa y militar
mexica.

La determinacién de Moctezuma de someter a Tlaxcala
surgia de su interés general por consolidar las fronteras de
su imperio y de su necesidad de asegurar las rutas comerciales
hacia la rica costa del Golfo. A pesar de las pérdidas agraviantes
en el campo de batalla, era claro que Moctezuma iba estre-
chando el cerco alrededor de Tlaxcala. Emprendi con éxito

campaias militares en el actual estado de Veracruz, conlo que

Fig. 55
Moctezuma |l sentado en su trono

recibiendo tributos, que incluyen
objetos de plumaria, y trajes de
jaguar y de dguila. Del Cédice
Florentino, libro 8, fol. 33v.
Biblioteca Medicea Laurenziana,
Florencia.

Fig. 56

Templo de planta circular de las
6rdenes del dguila y del jaguar
tallado en la roca en Malinalco.

corto a Tlaxcala el acceso a la costa y dirigi6 tales riqueza a su
propio palacio e imperio. Los nuevos recursos disponibles incluian preciadas conchas que
se empleaban en la fabricacién de mosaicos o en el disefio de exquisitas piezas talladas (cat.
101). A pesar de todo, la propension de Tlaxcala a incitar a la rebelién a las provincias con-
quistadas y su desafiante presencia dentro de las fronteras imperiales mexicas alentaban las
inquietudes de las provincias tributarias de Moctezuma.

Si bien las revueltas siempre habian sido parte de la historia de las conquistas me-
xicas, se volvieron sucesos mas destacados durante el reinado de Moctezuma. La evidencia
documental indica que hasta un tercio de sus campanas fueron de reconquista. Cada provin-
cia rebelde implicaba pérdida de tributo, por lo que reprimir las rebeliones y reintegrar a
dichas ciudades-estado al dominio imperial era una prioridad importante en las empresas
militares de Moctezuma.

El comercio estaba bien establecido en Mesoamérica antes de que los mexicas llega-
ran a la Cuenca de México, pero a lo largo de la hegemonia mexica, las actividades comerciales
se incrementaron de manera considerable. Por mucho que Moctezuma controlara el pago
de los tributos, la economia mexica estaba
altamente comercializada. Un simple pro-
ducto como la obsidiana, un tipo de vidrio
volcanico, ejemplifica la importancia del co-
mercio. Las herramientas fabricadas con esta
materia prima no estaban incluidas en las lis-
tas de tributo imperial, aunque deben haberse
movido a través de las animadas y continuas
redes de comercio. Buena parte de dicho co-
mercio lo llevaban a cabo empresas familiares,
que vendian sus excedentes en el mercado, y
comerciantes minoristas. Sin embargo, el co-
mercio de bienes de lujo estaba en manos
de comerciantes profesionales, o pochtecas.

Como empresarios privados, viajaban tanto

191



dentro del imperio como mas alla de sus fronteras. En su calidad de agentes de la empresa
imperial mantenian lazos estrechos con sus gobernantes, a quienes servian en el extran-
jero como enviados diplomaticos y espias. Los productos suntuarios acompafiaban a la
diplomacia: estos comerciantes llevaban los articulos mas caros y exquisitos de las tierras
bajas tropicales a los gobernantes de las tierras altas, incluido Moctezuma.

Algunas de las conquistas de Moctezuma pueden verse como formas de garantizar las
rutas estratégicas de comercio para los comerciantes imperiales. De hecho, uno de los
motivos mas frecuentes para la guerra era el asesinato y robo de comerciantes mexicas en
las regiones periféricas. El ejército mexica respondia a tales afrentas con represalias inmedia-

tas. Una campafia exitosa no sélo aportaba un botin para los guerreros mexicas y tributo

para las arcas imperiales, sino que aseguraba también las rutas de comercio y una oferta

relativamente confiable de lujosos bienes tropicales.

Los productos suntuarios de Moctezuma Il

En el imperio de Moctezuma, dos de los productos mas valiosos obtenidos a través del
tributo o negociados por los pochtecas eran las semillas de cacao y las plumas finas. El cacao
(Theobroma cacao) crecia en las calidas y himedas tierras bajas del sur y en las regiones
costeras. Habia por lo menos cuatro diferentes variedades de cacao en Mesoamérica,’ de las
cuales dos aparecen con claridad en los registros de tributo imperial. Sahagiin® hace dis-
tinciones mas finas, al diferenciar los cacaos de las costas del Golfo de México y los del
Pacifico. Moctezuma obtenia este preciado producto de cinco distantes provincias tribu-
tarias: Tochtépec, Cuetlaxtla y Quauhtochco en la costa del Golfo, y Cihuatlan y Xoconochco
en el Pacifico. En conjunto, estas provincias pagaban a Moctezuma ochocientas cuarenta

cargas de cacao y ciento sesenta de cacao rojo al aflo (una carga equivalia aproximadamente

MOCTEZUMA I

Fig. 57

Adornados con ornamentos

de plumas y sacudiendo sus
cascabeles, un grupo de bailarines
se mueve al unisono al ritmo de
los tambores verticales y
horizontales. Del Cddice Florentino,
libro VIII, fol. 28r. Biblioteca
Medicea Laurenziana, Florencia.

Fig. 58

Tambor vertical de madera
(huéhuetl) con un guerrero jaguar
que baila (cat. 83). Museo de
Antropologia e Historia del Estado
de México, Toluca.




a veinticuatro mil semillas). Ademas, la vecina Tlatelolco e,
entregaba a Moctezuma cuarenta canastas de cacao molido -
cada ochenta dias, que se obtenian probablemente del ani-
mado mercado de Tlatelolco, el mas grande del territorio.
Tratandose de un bien preciado, el cacao se comerciaba por
todo el imperio y mas alla de sus fronteras a través de produc-
tores y de comerciantes regionales y de larga distancia. La
escultura de un hombre que sostiene una vaina de cacao (cat.
93) podria ser un productor o un comerciante, aunque es poco
probable que este tltimo transportara las pesadas vainas com-
pletas. Se dice que las semillas de cacao se falsificaban a veces.
Para ello, se hacia un pequefio agujero en la cascara exterior,
se sacaba el chocolate y se sustituia con otro material como
arena o huesos de aguacate molidos antes de volver a sellar
el agujero. Vendidas en lote, las semillas ilegales dificilmente
podian ser detectadas.

Para convertirlas en bebida de chocolate, se extraian de
las vainas las semillas y la pulpa blanca y dulce que las rodea-
ba, y se ponian a fermentar (cada vaina contiene por lo general
entre treinta y cuarenta semillas).® Las semillas se secaban y
tostaban. El amargo chocolate era separado de la ciscara exte-
rior, se molia hasta formar un polvo fino, se mezclaba con agua
y luego se vertia una y otra vez entre dos recipientes para pro-
ducir un delicioso liquido con una atractiva capa de espuma
en la parte superior (fig. 32). La espuma se consideraba un
manjar especial. Para cambiar el sabor del chocolate se le podia
agregar miel, chile y otros saborizantes. También se le mezclaba a veces con atole de maiz,
pero ésta se consideraba una bebida inferior (si la gente comun llegaba a consumir choco-
late, debe haber sido en esta forma). Las capitales imperiales deben haber recibido con
regularidad grandes cantidades de cacao, pues era parte indispensable de las frecuentes y
ostentosas festividades, incluidas las que ofrecian los comerciantes profesionales.

El cacao funcionaba también como moneda de cambio. Su presencia generalizada
en los mercados y su empleo como moneda de baja denominacién sugiere que si bien la
bebida estaba supuestamente restringida a los nobles para su consumo en ocasiones espe-
ciales, las semillas de cacao también pasaban por las manos de la gente comtn con cierta
frecuencia. Esta practica continu6 hasta bien entrado el periodo colonial; en el mercado
de Tlaxcala en 1545 un tomate grande equivalia a una semilla de cacao, un conejo pequefio
valia treinta semillas de cacao y un buen guajolote costaba doscientas semillas de cacao.”

Cinco distantes provincias imperiales pagaban tributo en forma de coloridas
plumas tropicales, que sumaban miles al afio. Dos de ellas estaban en la costa del Golfo,
una en la costa del Pacifico y dos en la regién mixteca de Oaxaca. Iban desde las suntuo-
sas plumas verdes del quetzal macho y las largas plumas primarias de la guacamaya roja,

hasta las pequefias plumas de la espalda y el pecho de la cotinga, el trogon mexicano, la

194  MOCTEZUMA II

WSF'""""’E“**“*- :.. y
et e
s gtk woteichess zﬁj
pnio ppweinefiny cotpel

(i

Fig. 59
Dos artesanos especializados

dan los ultimos toques a adornos
de plumas que van desde escudos
hasta abanicos. Del Cddice
Florentino, libro IX, fol. 62v.
Biblioteca Medicea Laurenziana,
Florencia.

espatula rosada y el loro de cabeza amarilla. Ademas, Moc-

wi

1i

R,
;

Fig. 60

Con una variedad de plumas
dentro de una cesta a sus pies,
un artesano sujeta un arreglo de
ellas a una cuerda de fibras
torcidas. Otros objetos terminados
incluyen desde un escudo hasta
un estandarte y un tocado. Del
Cédice Florentino, libro IX, fol. 63.
Biblioteca Medicea Laurenziana,
Florencia.

tezuma exigia constantemente plumas exquisitas como tributo
a sus conquistas en la zona de Oaxaca (muchos de los cuales
no se registraron ni en la Matricula de tributos ni en el Codex
Mendoza, aunque se sabe de ellos por otros documentos como
las Relaciones geograficas de la época colonial). Los comer-
ciantes profesionales también traficaban plumas tropicales,
que s6lo se podian obtener muy lejos de Tenochtitlan. Este pro-
ducto ligero pero de alto valor redituaba sin duda cuantiosas
ganancias. Las plumas deben haber circulado ampliamente
por todo el imperio, ya que casi todas las provincias conquis-
tadas pagaban parte de sus tributos con trajes de guerrero y
escudos emplumados.

Artesanos altamente calificados convertian las plumas en
objetos exquisitos, ya sea adheridas en mosaicos intrincados o
atadas en ondulantes conjuntos y atavios. En los eventos cere-
moniales y politicos se desplegaban estandartes emplumados;
los embajadores reales llevaban abanicos con plumas; la aris-
tocracia usaba tocados con plumas, y los textiles emplumados
adornaban los palacios y a los personajes de la realeza. La in-
dumentaria militar y los escudos con intrincados disefios de
plumas sefialaban el nivel de los logros de un guerrero en el
campo de batalla de acuerdo con convenciones simbdlicas y
estilisticas.® Moctezuma desplegaba abierta y orgullosamen-
te sus propios y espléndidos adornos de plumas y conferia
objetos emplumados a sus nobles mas leales y distinguidos.
Su control sobre tal elegancia y refinamiento proclamaba de un modo visible el alcance de su
control politico, que fue desafiado repetidamente a lo largo de su reinado.

Moctezuma se encontraba en el centro de un continuo flujo y reflujo de grandes
riquezas: tributos, comercio, regalos, ofrendas y remuneraciones. Pagd un alto precio por
sus guerras, conquistas y reconquistas, pero obtuvo tributos a cambio. Dio y recibi6 rega-
los suntuosos. Recompens6 las hazafnas militares y fue a su vez retribuido con la lealtad
de sus nobles, quienes pelearon con entusiasmo en guerras posteriores. Invirti6 parte de
su riqueza en la correcta ejecuciéon de exuberantes ceremonias religiosas, con la esperanza
de recibir el favor de los dioses. Patrocind a comerciantes y artesanos, y mostré sus galas en
publico para reforzar su exaltada jerarquia e intimidar a sus enemigos y a sus sttbditos.
Como gobernante que goz6 de la cumbre del poder mexica y que sin embargo enfrenté pro-
blemas recurrentes y enemigos tenaces, Moctezuma utiliz6 su extraordinaria riqueza para

obtener la mayor ventaja politica posible.

EL GOBIERNO MILITAR Y ECONOMICO DE MOCTEZUMA ||

195



Altar de los guerreros

ca. 1510, mexica
Basalto, 118 x 161 x 65 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-1155

Bibliografia selecta: Bilbao 2005, p. 34, nim. 93

El glorioso reinado de Moctezuma | (1440-1469) llevé a los mexicas
a crear monumentos votivos para exaltar sus triunfos militares

y proclamar el importante papel que desempefiaron los guerreros
en la defensa del imperio.

Descubierto en la esquina suroeste de la Plaza de la Constitu-
cion, este altar pertenece a la tradicién escultérica caracteristica de
Tenochtitlan. El frente estd severamente dafiado y la parte superior
tiene huellas de las excavaciones hechas en la época colonial que
destruyeron casi todo el relieve original de esta seccién del mono-

MOCTEZUMA I

lito. Es posible que después de la conquista haya sido reutilizado
como receptaculo, probablemente un abrevadero.

El altar es un bloque cuadrangular que muestra una impresio-
nante procesién de catorce guerreros alrededor de los cuatro
costados, la cual comienza en la parte posterior y concluye con un
gran zacatapayolli parcialmente borrado. Este era una bola sagrada
de pasto utilizada para ensartar los agudos instrumentos autosa-
crificiales pertenecientes a los soldados devotos. Los guerreros
marchan debajo de sus insignias y deidades protectoras: ocho ser-
pientes emplumadas con dos variantes ornamentales alternadas.
Al igual que los guerreros, las serpientes se dirigen hacia el
zacatapayolli sagrado en la cara frontal. La precisién y la calidad
de la talla de este altar lo distinguen como uno de los mas grandes
logros escultéricos del reinado de Moctezuma Il. La variedad de la
vestimenta, insignias, tocados y armas permite distinguir los dife-
rentes grupos de guerreros activos en su imperio. FSO



198

Cat. 82

El templo de Malinalco
Cddice Aubin

1576, colonial

Papel, 16.2 x 27.8 cm (abierto)
Patronato del Museo Britdnico, Londres, Add. Ms. 31219, fols. 39v, 40r

Bibliografia selecta: Townsend 1982; Townsend 1995; Boone 2000

El Cddice Aubin pertenece al género xiuhpohualli (cuenta de afios)

de los anales histéricos a pesar de que su forma de tira continua se
corté en bloques de cinco, probablemente para adecuarlo al tamario
de la pagina europea. Organizados en tres partes, con algunas
entradas en blanco destinadas a los afios sin incidentes, los anales

MOCTEZUMA I

registran la migracién mexica, la historia de la Tenochtitlan imperial,
asi como la conquista y colonizacién hasta 1576 (una seccién
adicional prosigue con los anales coloniales desde 1596 hasta 1608).
Las paginas aqui ilustradas cubren los tltimos seis afios del
reinado de Ahuitzotl y los primeros cuatro de su sucesor
Moctezuma II. Ahuitzotl murié en el afio 9-Casa (1501), como lo
denota su bulto mortuorio con el glifo onoméstico a un lado. El
afio 10-Conejo (1502) presencié el ascenso de Moctezuma. El
tlacuilo (artista-escriba) lo representé con la tradicional postura
masculina, sentado en el asiento tejido y de respaldo alto propio de
la autoridad, resplandeciente con la diadema de turquesa y manto
reales. Posiblemente, en reconocimiento a su evidente grandeza, el
glifo personal de Moctezuma no corresponde a su nombre propio,

“el que se enoja sefiorialmente” o “el joven”, sino a la xiuhuitzolli o
diadema real incrustada de joyas, frecuentemente acompafiada de
una nariguera de turquesa como insignia de su cargo.

A ambos lados del espacio correspondiente al periodo de as-
cension, los dos glifos compuestos por un manojo de hierba mali-
nalli torcida el cual es atravesado por un instrumento de corte, re-
gistran el envio de trabajadores a extraer piedra en Malinalco (“El
lugar de la hierba torcida”), avanzada militar mexica ubicada en los
limites occidentales del imperio. En el texto ndhuatl se constata
que fueron pocos los que se presentaron a dicho trabajo forzado,
el cual les habia sido impuesto. Doce afios después se hizo un
tercer comentario sobre el corte de piedra en el sitio, notando en
esta ocasion la intrusién de espias provenientes de Huexotzinco.

ity b -

Lo

THLi

Las tres entradas hacen referencia a la construccién del templo

en la ladera de la montafia de Malinalco, iniciada por Ahuitzotl, y
labrado en la roca madre expuesta. También se esculpieron cuatro
asientos de piedra con forma de 4guilas y jaguares en donde los
cuatro principales gobernantes mexicas se sentaban en asamblea.
Tal énfasis en el proyecto refleja la importancia del sitio no sélo
como un simbolo de gobierno centralizado sobre una frontera a
menudo disidente, sino también el papel de Moctezuma como
intermediario entre sus subditos y la tierra proveedora de vida,
desde cuyo cuerpo se creé el templo. Tras finalizar la construccién,
y en honor a la entidad sagrada, Moctezuma realizaria ahf ritos de
autosacrificio y apaciguamiento. EW

199



200

Tambor vertical (huéhuetl)

ca. 1500, mexica
Madera, 98 X 52 cm
Museo de Antropologia e Historia del Estado de México, Toluca, inv. A-36230/10-102959

Bibliografia selecta: Castafieda y Mendoza 1933, pp. 101-106; Amsterdam-San
Petersburgo 2002, p. 116, num. 35; Londres 2002, p. 438, num. 156

Este huéhuetl o tambor vertical se distingue por su rica iconogra-
fia guerrera. La superficie tallada estd dividida en dos grandes
secciones por una franja horizontal. Esta ultima, que simboliza
la lucha de los opuestos, estd compuesta por dos bandas
entrelazadas: una con simbolismo acudtico y la otra con simbo-
lismo relacionado con el fuego. La franja se complementa con
cinco rodelas (escudos redondos) decoradas con plumas y una
bandera.

MOCTEZUMA I

A un costado de la seccién superior se aprecia la fecha 4-Movi-
miento, que simboliza el Quinto Sol, la tltima era en la cosmologia
nahuatl. Esta fecha estd flanqueada por guerreros jaguar y aguila
(véase fig. 58), cada uno con un atl-tlachinolli (“agua-hoguera” o
“agua-campo quemado”), el simbolo de la guerra sagrada, emer-
giendo de sus bocas. En el costado opuesto se aprecia un hombre
vestido de dguila, probablemente personificando al dios del Sol,
Tonétiuh. En la seccidn inferior, que corresponde a los tres soportes
del tambor, se encuentran dos guerreros jaguar y un guerrero dguila
cantando, danzando y ondeando banderas. El valor simbélico de la
musica en el ritual mesoamericano esta bien documentado, y hay
referencias tanto textuales como pictéricas al uso de este tipo de

instrumento durante ceremonias religiosas asociadas con la politica
y la guerra.

Para finales del siglo XX, los habitantes del valle de Malinalco
todavia usaban este tambor en festividades importantes. MB

Tambor de lengiietas (teponaztli)

ca. 1325-1521, zapoteca
Madera, 68.5 x 20.1 cm
Patronato del Museo Britdnico, Londres, AOA Am +6184

Bibliografia selecta: Saville 1925, p. 72; Pasztory 1983,
pp. 248, 269-274; Miller y Taube 1997; Townsend 2000;
Londres 2002, pp. 438-439; Lépez Lujén y Fauvet-
Berthelot 2005, p. 169; Aguilar-Moreno 2007, pp. 209-210

Los tambores se usaban ampliamente
en Mesoamérica. Se tocaban para acom-
pafiar canciones o lecturas de poesia en
festivales, ceremonias y rituales estatales,
y se llevaban a las camparias militares.
Se conocen varios tipos, entre los que se
incluyen tambores verticales (huéhuetl,
véase cat. 83) y tambores de lengtietas
(teponaztli). Las ilustraciones en los cddi-
ces representan a ambos tambores siendo
tocados al mismo tiempo, mientras que
figuras ricamente ataviadas y guerreros
danzan al compds de sus ritmos (fig. 57).
Los teponaztli se construian de una sola
pieza de madera roja. Para hacer la caja de

resonancia, se hacia un hueco en el
cilindro a través de una hendidura
excavada en uno de los extremos con un
hacha de cobre (véase cat. 96). Se tallaba
una segunda abertura en forma de H en la
parte superior utilizando una aguja de
cobre al rojo vivo para crear dos lenglietas
vibrantes, las cuales se tallaban en
diferentes longitudes y espesores para
producir distintos tonos. La abertura en la
parte inferior se dejaba despejada para
aumentar el volumen.

Los tambores de lengiietas se tocaban
con baquetas con cabeza de hule o mazos
de madera (dlmaitl) y se apoyaban en un
anillo de cuerda o se balanceaban sobre
una base plegable. Alternativamente,
podian colgarse del cuello del intérprete
usando un corddn.

Los teponaztli se decoraban con tallas
elaboradas. En este tambor se representa a
un guerrero que yace en una posicién
contorsionada: una pierna esta extendida
hacia sus antebrazos y la otra alrededor de
uno de los extremos del tambor. Aunque la

figura se muestra descalza, estd decorada
con ornamentos minuciosamente detalla-
dos, entre los que se encuentran un
caparazoén de tortuga como brazalete, una
espina de pescado tallada que cuelga
de sus muslos y un ornamento de plumas
suspendido de un cordén alrededor de su
cuello. Luce orejeras tubulares, una nari-
guera y una banda en la cabeza; su cabello
corto se muestra con un mechén colgando
de un costado. Con su mano izquierda
sostiene una concha por debajo su barbilla.
Se identificé un tambor muy similar en
el Museo Nacional de Antropologfa de la
ciudad de México, con iconografia'y
composicién comparables, que representa
a un guerrero tlaxcalteca. Los tlaxcaltecas
estaban en constante guerra con los
mexicas y nunca fueron conquistados. Por
lo tanto, el acto de tocar el tambor sobre la
espalda de un guerrero enemigo cautivo
habria tenido un importante significado
simbdlico. EVLL

201



202

Cat. 85
Cabeza de un guerrero aguila
ca. 1450-1521, mexica

Andesita, 38 x 30 X 26 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-94

Bibliografia selecta: Toscano 1944, pp. 114-115, pl. 172; Soustelle 1969, p. 143, num. 190;
Pasztory 1983, pp. 229-231; Bernal y Simoni-Abbat 1986, pp. 279-280; Matos Moctezuma
1989, p. 73; Solis Olguin 1990, pp. 108, 114-115; Solis Olguin 1991, pp. 81-83; Solis Olguin
1991b, p. 235, num. 345; Madrid 1992, p. 243

La orden de los guerreros dguila, junto con los guerreros jaguar,
constituia el grupo de elite que guiaba a los ejércitos mexicas en sus
expediciones de conquista. Al igual que en este famoso fragmento
escultdrico, se les reconoce por sus yelmos con forma de cabeza de
aguila y vestimenta adornada con alas y garras.

El dguila se vinculaba con la guerra desde la antigua civilizacién

MOCTEZUMA I

de Teotihuacan, como se puede ver en los murales que atn
sobreviven. No obstante, los mexicas consideraban al d4guila como
un nahualli o suprema encarnacién del Sol. Cuando el Quinto Sol
de la evolucién del mundo iluminé la faz de la tierra por primera
vez, los dioses enviaron al dguila a descubrir sus necesidades
sacrificiales. Asi, los guerreros dguila descendian a los campos de
batalla en busca de victimas para ofrecer a su deidad tribal,
Huitzilopochtli, el victorioso guerrero celeste que habia derrotado
y decapitado a la diosa de la Luna, esparcido las estrellas y, por
consiguiente, disipado las sombras de la oscuridad.

Esta escultura muestra una audaz técnica de tallado que
transmite la indomable naturaleza del soldado mexica, cuya
nobleza se aprecia gracias al largo tlaquechpdnyotl, o nudo, en su
nuca (también véase fig. 49). El guerrero se distingue por su yelmo
de pico de dguila y boca fruncida, elementos que remarcan su
ferocidad. FSO

Cat. 86
Guerrero jaguar
ca. 1500, mexica

Basalto, 78 x 56.5 x 53 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-81553

Bibliografia selecta: Mateos Higuera 1979, p. 235; Pasztory 1983, pp. 175-176; Matos
Moctezuma 1989, p. 72

La jerarquia del ejército mexica culminaba con las dos
hermandades militares mds importantes: los guerreros aguila
y jaguar. Se distingufan por sus elaboradas vestimentas que
imitaban el plumaje y la piel de los respectivos depredadores.

La importancia militar del jaguar se explica en la leyenda de las
cinco eras cosmogoénicas o “Soles” de la evolucién del mundo
(véase p. 128). La primera creacién fue obra de Tezcatlipoca, el
dios de la noche y el destino, quien después adopté la forma del
jaguar. Cuando el dios Nanahuatzin perecié en el fuego sagrado
antes de que emergiera como el Quinto Sol que iluminaria la era,
el jaguar atestigud el ritual de nacimiento. Posteriormente siguié
al cuervo y al dguila hacia las cenizas sagradas, lo que hizo que se
manchara su piel para toda la eternidad y se transformara en uno
de los animales que defienden el destino glorioso del Sol como
conquistador del universo.

Para el ingreso a esta prestigiosa hermandad en la época de
Moctezuma Il, se requeria no sélo tener un noble linaje, sino
también haber logrado alguna hazafia militar extraordinaria. Esta
escultura muestra al guerrero portando un yelmo de jaguar; su
cara emerge de las fauces del animal y estd enmarcada por
enormes orejeras circulares, probablemente hechas de oro. El
guerrero viste un tlaquechpdnyotl, el nudo de papel usado por la
nobleza, un collar largo con cuatro sartales de cuentas de piedra
verde y un anticuado pectoral antropomorfo, lo cual establece un
vinculo con los guerreros primigenios. En torno a sus mufiecas
porta brazaletes hechos de cuentas y bandas de cuero, adornados
con pequefios cascabeles de metal y con el simbolo del quincunce.
El alto estatus del guerrero se muestra mediante su representacion
como gran sefior sentado sobre un trono de madera, decorado
con chalchihuitl (el simbolo para la piedra verde) y secciones
transversales de caracoles. FSO




",

|

i

¥

i

i

¥

+
=
f".

Lanzadardos (dtlatl)

ca. 1350-1521, mixteca-mexica
Madera, hoja de oro, concha y cuerda, 57 x 3.8 cm
Museo Nazionale Preistorico ed Etnografico Luigi Pigorini, Roma

Bibliograffa selecta: Bushnell 1906; Nueva York 1970, nim. 293; Benavente 1971, p. 65; Pasztory
1983, fig. 52; Duran 1984, vol. 1, p. 140; Hildesheim-Munich-Linz-Humlebzak-Bruselas 1986, nam.
347; Garcia Moll, Solis Olguin y Bali 1990, pp. 192-193; Madrid 1992, p. 247, LIX; Lépez Lujan et al.
2006; Biihl 2008, pp. 196 -197

Este lanzadardos (dtlatl) tallado es un fino ejemplo de la destreza artistica
y la compleja imaginerfa utilizada en la decoracién de la indumentaria
militar. Estos elaborados objetos estaban destinados generalmente al uso
ceremonial mds que al combate. El disefio adopta la forma de una secuen-
cia narrativa y los intrincados relieves estdn embellecidos con hoja de oro.
Los asideros curvos de concha para los dedos se encuentran en ambos
costados, unidos al asta central con cordel. Este es el tnico ejemplo
conocido de un dtlat/ en el que los asideros originales estdn atin intactos.

En uno de los lados, se aprecia cémo desciende desde el extremo
superior una figura con un elaborado tocado de plumas. Colocada sobre
un disco solar tallado, se aprecia a la figura blandiendo con una mano un
dtlatl cargado y con la otra portando un escudo y dardos. Es posible que
la figura represente al dios del Sol, Ton4tiuh, descendiendo del cielo. Su
boca forma la abertura desde la cual el proyectil es arrojado, de manera
que parece impulsar el dardo con su aliento. A ambos costados de la
ranura central se combinan figuras con tocados emplumados —algunas
con cabezas separadas del cuerpo, méscaras y extremidades cortas—
para crear una compleja secuencia iconogréfica. Dos guerreros, uno
sosteniendo un dtlatl y el otro un cuchillo, y dos cuadrupedos, probable-
mente un venado y un jaguar, completan la decoracién.

En el otro lado desciende una figura armada, enmarcada por un disco
solar, la cual refleja la que se encuentra al frente. Esta figura mantiene
una pose dindmica con las rodillas dobladas asimétricamente. Lleva un
escudo y dardos en su mano izquierda y con la otra sostiene el dtlat/
cerca de su boca, apuntando a una figura amarrada a una estructura de
madera cuyo cuerpo ya fue atravesado con dos dardos. El relieve repre-
senta el tlacacaliztli, una forma de sacrificio en la que se heria a la victima
con dardos con la finalidad de que su sangre goteara al suelo y fertilizara
la tierra.

En la parte inferior se muestra otra escena ritual con dos figuras: una
viste un tocado zoomorfo mientras que la otra tafie un caracol. Estos
personajes estdn de pie sobre lo que parece ser la boca abierta de Tlalte-
cuhtli, a quien posiblemente estén alimentando con sangre sacrificial. Més
abajo hay dos guerreros vestidos con el atavio propio del guerrero jaguar.
Ambos llevan escudos, dardos y un dtlat/ cargado, y su yelmo los identifica
como guerreros jaguar. Debajo de ellos, un jaguar con piel moteada yace
sobre el techo de un edificio que encierra una figura retratada de perfil. La
figura luce un tocado elaborado y orejeras, y sostiene un dardo.

En la escena siguiente, dos figuras sostienen las manos y pies de una
victima sacrificial, mientras que una cuarta abre su pecho con un cuchillo;
quizds éste es el destino final de la victima del tlacacaliztli retratada arriba.
Abajo, una figura con rostro de calavera y garras, probablemente Tlalte-

cuhtli, se sienta con las piernas cruzadas en un campo del juego de pelota.

La compleja iconografia de esta arma sugiere que pertenecié a un
guerrero jaguar de alto estatus. Es posible que el relieve represente los
rituales en los que su duefio participé. EVLL

Lanzadardos dorado (dtlatl)

1350-1521, mexica
Madera, hoja de oro y cuerda, 30 X 9.5 x 2 cm
Patronato del Museo Britanico, Londres, AOA Am 5226

Bibliografia selecta: Nuttall 1891; Noguera 1945; Nueva York 1970, nim. 293; Pasztory
1983, figs. 53, 293; Londres 2002, p. 478; Aguilar-Moreno 2007, pp. 111-124; McEwan
2009, p. 59

Los lanzadardos (dtlatl) se utilizaban para prolongar el brazo de
quien se valia de ellos, permitiendo de esta manera que un dardo
o venablo fuera impelido con mayor fuerza. Comunmente se
usaban estos artefactos como armas de caceria, guerra o rituales
(también véase cat. 87). Este ejemplar estd hecho de una sola
pieza de madera dura. Los dos asideros de concha para los dedos
(de los cuales el de la derecha es una restauracién moderna) estén
atados con un cordel. Los dardos se insertaban en la ranura
central mediante una muesca ubicada en la cara posterior.

El extremo distal es mds ancho que el proximal y esta tallado
por ambos lados. Los restos de hoja de oro indican que el relieve
estaba dorado originalmente. En la cara posterior, cuatro ser-
pientes flanquean una ranura central. En la iconografia mexica las
serpientes normalmente representan dardos disparados, dado que
algunas especies se impulsan a si mismas hacia el aire cuando
atacan a sus presas.

La cara anterior, tallada en altorrelieve, representa a un
guerrero entrelazado con el cuerpo de una serpiente de cascabel.
La figura sostiene un escudo con una mano mientras que con la
otra arroja un dardo, probablemente cargado en un dtlatl. Porta un
elaborado tocado de plumas de aguila y su rostro estd pintado o
cubierto con una mascara de prominentes colmillos. Tales
atributos lo identifican como el dios guerrero Mixcéatl (“serpiente
nube”), a quien se le asociaba con serpientes ondulantes;
representaba la Via Lactea debido a que volaba a través del cielo.
Sus orejeras, que se asemejan a las pezufias de un venado, y la
pintura de rayas verticales en su rostro confirman su identidad.
Estos relieves de escenas continuas son caracteristicos del arte
mexica, en contraste con las escenas presentadas de manera
individual que se encuentran en la iconografia mixteca.

Se aprecia una serpiente de cascabel de cola emplumada, la
cual estd enrollada alrededor de la figura antropomorfa. Su cabeza
se yergue de manera amenazante, en tanto que su lengua bifida se
asoma entre dos prominentes colmillos. El artista pudo haber
colocado la cabeza de la serpiente paralela a la cabeza del dardo
para resaltar los poderes sobrenaturales del arma.

Si la iconografia del dtlatl se lee verticalmente, como es
claramente la intencidn en otros ejemplares, parece que ambas
figuras estan disparando desde el firmamento como dardos
celestiales. EVLL

205



206

Cat. 89

Rodela (chimalli)
ca. 1350-1521, mexica
Piedra, 17 X 17 X 5.5 cm
Staatliche Museen, Berlin,

Preussischer Kulturbesitz, Ethnologisches
Museum, IV Ca 3982a

Bibliografia selecta: Duran 1971, p. 73; Pasztory
1983, p. 248; Codex Mendoza 1992, vol. 3, fol. 2r;
Berdan y Anawatl 1997; Londres 2002, p. 451, nim. 208

Las representaciones en piedra o barro
de objetos funcionales y rituales,
normalmente hechos de materiales
perecederos, son parte de una larga
tradicion mesoamericana. Cofres,
tambores, incensarios, atados de afios
(véase cat. 75) y rodelas (chimalli) como
ésta, se encuentran entre los objetos
reproducidos en minuciosas tallas de
piedra por los artistas mexicas. Se hallaron
algunos de estos objetos de piedra en
excavaciones y ofrendas, mientras que
otros pudieron haber sido utilizados para
decorar edificios y estructuras rituales.
Este escudo estd tallado por ambas
caras. En el reverso se encuentran
representadas las cafias horizontales que
proporcionan el soporte estructural a la
tela que cubre el escudo. La compleja asa
aqui esculpida habria sido originalmente
de cuero o tela. En el anverso hay cuatro
pequefias muescas que indican los puntos
en los que el asa pudo haber estado unida
a la tela, de tal manera que proporcionaba
un soporte mas fuerte.

MOCTEZUMA I

El anverso estd decorado con diecinueve
plumones de dguila. El escudo de Huitzil-
opochtli, deidad patrona de los mexicas,
también estaba decorado con hileras de
plumones (véase cat. 67). Un escudo que
posee una decoracién similar con plumones
blancos de dguila y un conjunto de flechas
estd tallado en el Teocalli de la Guerra Sa-
grada (cat. 78), junto a Tlaltecuhtli y debajo
de la imagen de Moctezuma, lo cual
representa las conquistas del gobernante y
las victimas capturadas para el sacrificio.
Con importancia similar se representan los
mismos escudos con dardos en el Cddice
Mendoza (véase fig. 4). Sélo los gobernantes
portaban escudos decorados con esta
iconografia; existen varias descripciones del
propio Moctezuma en las que se le relacio-
na con un escudo similar (véanse fig. 52 y
cat. 78). Por consiguiente, se puede trazar
un paralelismo visual y simbdlico entre el
escudo que porta Huitzilopochtli y el sim-
bolo de la guerra y la conquista. EVLL

Cat. 90
Escudo de turquesa
ca. 1325-1521, mexica-mixteco

Madera, turquesa y concha, didmetro 31 cm
Patronato del Museo Britanico, Londres, Am St.397.a

Bibliografia selecta: Saville 1922, pp. 69-71; Carmichael
1970, p. 35; Townsend 1979, pp. 37-40; Miller y Taube
1993, pp. 77-78, 186; McEwan 1994, p. 76; Brotherston
1995, pp. 98-109; Londres 2002, pp. 323-324, 330, 474,
num. 298; McEwan et al. 2006, pp. 12, 59-56

Probablemente este escudo tallado en
madera de pino y con incrustaciones de
mosaico de turquesa y conchas (Spondylus
princeps, caracol y madreperla) alguna vez
estuvo decorado con coloridas plumas
alrededor del borde. Las crénicas del siglo
XVI incluyen descripciones de escudos
como éstos que se usaban en festivales

y danzas. Los escudos de mosaico de
turquesa también se incluyeron en los
cargamentos enviados a Espafia por parte
de Hernan Cortés. Se han hallado dos es-
cudos de turquesa en las excavaciones del
Templo Mayor, uno en la ofrenda 48, dedi-
cada a Tlaloc, y otro en la ofrenda 99,
dedicada a Mixcéatl.

El disefio de este escudo se planeé
hasta el ultimo detalle. En algunos lugares
estd tallado en altorrelieve para dar realce
a ciertos elementos. Algunas de las
imdgenes estan enmarcadas con
perforaciones. Pequefias teselas de
mosaico adheridas con resina de pino
completan el disefio. La compleja
imagineria con sus pequefias figuras, la
iconografia y la pericia de su ejecucién
sugieren que el escudo es de origen
mixteco. Los escudos de turquesa eran

parte del tributo pagado al imperio mexica,
aunque también eran elaborados en
Tenochitltan por artesanos mixtecas.

El disefio representa un cosmograma
sintético del universo que combina
perspectivas horizontales y verticales,
siguiendo las convenciones iconogréficas
mesoamericanas. Un drbol que emerge de
la boca de la diosa de la tierra, Tlaltecuhtli,
funge como axis mundi o “eje del mundo”
—Ilas dos ramas principales se dividen
horizontalmente a través del centro—,
con flores en los extremos de las ramas
pequefias. Se encuentra una serpiente de
cola emplumada enrollada alrededor del
tronco, lo cual vincula metaféricamente
los aspectos terrenales y celestiales del
universo y enfatiza el movimiento vertical.
Los tachones dorados de resina de pino

delinean las escamas en el cuerpo de la
serpiente, lo cual incita al espectador a
seguir su ruta a través de la composicién.
La cabeza, en la parte superior izquierda del
escudo, tiene incrustadas conchas blancas
que asemejan los ojos y un prominente
colmillo hecho de concha.

En el centro del escudo se encuentra un
disco solar con cuatro rayos delineados en
concha roja de Spondylus, los cuales
apuntan hacia los cuatro rumbos cardinales.
Cuatro portadores del cielo o figuras
antropomorfas marcan los cuatro rumbos.
Asi, la composicion crea un mapa ritual del
cosmos en forma de quincunce con sus
cuatro personajes y el drbol central, conden-
sando en una sola imagen las divisiones
vertical y horizontal del espacio cédsmico.

En la parte superior del arbol, donde

las dos ramas principales se dividen, un
cartucho en forma de gota de lluvia contiene
una figura reclinada de perfil. En la icono-
graffa mixteca las dinastias de gobernantes
surgen como si nacieran de un arbol,
concepto que estaba ampliamente extendi-
do por toda Mesoamérica. En contraste,

los mexicas presentaban a sus ancestros
chichimecas de modo que parecieran
emerger de cuevas localizadas en islas. Asf,
la iconograffa de este escudo sugiere que
pudo haber sido parte del tributo pagado
por una regién mixteca o pudo haber sido
incautado tras la captura de un personaje
importante. También es posible que durante
los ultimos afios de la supremacia mexica la
nobleza se haya apropiado del simbolismo
mixteco para afirmar y consolidar su poder
sobre los territorios conquistados.  EVLL

207



208

Cat. 91
Copa biconica
ca. 1350-1550, mixteca

Ceramica y pintura, didmetro 23 cm
Staatliche Museen, Berlin, Ethnologisches Museum, IV Ca 24952

Cat. 92
Urna
ca. 1350-1550, mixteca

Cerdmica y pintura, 40 x 41 cm
Staatliche Museen, Berlin, Ethnologisches Museum, IV Ca 44327

Bibliograffa selecta: Lind 1994, pp. 79-99; Londres 2002, pp. 421, 453-454

Los objetos de cerdmica se producian ampliamente a lo largo del
imperio mexica y se usaban con propdsitos utilitarios y rituales.
Las formas distintivas y los estilos decorativos de las diferentes
regiones se diseminaron a lo largo de un amplio territorio. Algunos
de los objetos de cerdmica més prestigiosos eran aquellos hechos
al estilo mixteco. Dichos articulos eran a la vez importados por el

MOCTEZUMA II

imperio mexica y producidos por artesanos mixtecos que habfan
emigrado a la ciudad de Tenochtitlan.

Tanto la copa bicdnica como la urna son finos ejemplares de la
cerdmica mixteca. La copa estd construida a partir de dos conos
invertidos y unidos en sus bases. La decoracién policroma parece
ser abstracta con franjas horizontales y verticales alternadas. Es
probable que la franja que se encuentra alrededor del borde
represente una serie de plumas de dguila amarradas a un tocado,
como lo indica una serie de franjas horizontales mds estrechas. El
resto de la vasija estd decorado con franjas verticales de colores
alternos, como las pintadas en los cuerpos de las victimas
sacrificiales o en los de quienes representaban a las deidades. Se
han hallado en excavaciones copas similares con franjas verticales
(véanse cats. 45 y 46), y es posible que este tipo de decoracién con
un alto grado de abstraccién transmitiera un significado simbédlico
mas amplio.

La ancha boca de la urna remata en un labio y las pequefias
protuberancias en forma de cabezas de felinos ubicadas en ambos
costados del cuerpo sirven de asas. La decoracién policroma esta
organizada en franjas horizontales. La franja estrecha mds oscura,
que se encuentra en la parte superior, incorpora una serie de ojos
con parpados semicerrados que representan las estrellas. Una
franja mds ancha localizada en la parte de en medio est4 dividida
en secciones con rayas verticales. Cada seccién contiene imagenes
de magueyes y flores con un mofio de papel acompafado del
simbolo numérico tres sobre un fondo de pinceladas irregulares
y oscuras. Una franja oscura situada en la parte inferior completa
la decoracién. Posiblemente se emplearon enormes recipientes de
este tipo para contener comida o agua destinada a grandes fiestas
y acontecimientos ceremoniales. Sin embargo, en las dreas de
Puebla y Oaxaca se utilizaban recipientes similares como urnas
funerarias. EVLL

Cat. 93
Hombre cargando una vaina de cacao
ca. 1200-1521, mexica

Piedra volcénica y huellas de pintura, 36.2 x 17.8 X 19.1 cm
Museo de Arte de Brooklyn, Acervo de la coleccién del Museo, 40.16

Bibliografia selecta: Soustelle 1961, pp. 59-71; Nueva York 1976, num. 44; Anawalt 1981,
pp. 21-23; Pasztory 1983, p. 209, fig. 156; Hildesheim-Munich-Linz-Humlebaek-Bruselas
1986, num. 154; Miller y Taube 1997, p. 112; Londres 2002, p. 410, num. 39; Smith 2003,
pp. 257-258; Nueva York 2004, p. 105, num. 20

Esta estatua que representa a un hombre de pie, vestido con un
mdxtlatl o braguero y que luce un tocado, tiene restos de pintura

roja alrededor de la boca, orejas y del ornamento central del tocado.

La mayoria de las esculturas mexicas originalmente estaban

pintadas con colores brillantes, entre los que se inclufa el azul, ocre,

rojo, negro y blanco, lo cual creaba una estética muy diferente a la
que estamos acostumbrados a ver hoy en dia.

El hombre sostiene una vaina de cacao proporcionalmente mds
grande que su tamafio real. Los mexicas usaban los granos
de cacao (cacdhuatl) contenidos en el interior de la vaina para
producir la amarga, pero preciada, bebida de chocolate conocida
como xocdlatl. El comercio a larga distancia y el sistema tributario
eran los unicos medios para obtener granos de cacao, cultivados
en las dreas semitropicales del sureste de México, por lo cual se
consideraban un articulo de lujo reservado exclusivamente para la
nobleza. En la época mexica tardia los granos se volvieron tan
valiosos que se usaron como moneda.

Los comerciantes profesionales (pochtécah) conducian caravanas

de cargadores desde la Cuenca de México hasta provincias remotas
no conquistadas, actuando no sélo como negociantes sino también
como espfas y guerreros durante sus peligrosas expediciones. Su

estatus parcial como guerreros significaba que se les concedian dere-

chos y privilegios usualmente reservados para la nobleza.
Moctezuma Il incorporé pochtécah a su corte, pues entendié la im-
portancia de su oficio para el imperio. Los mercaderes no sélo

proveian productos aléctonos a las clases gobernantes, sino también

exportaban mercancias manufacturadas. Por consiguiente, esta
escultura, aparentemente secular, pudo haber estado relacionada
con la clase comerciante y su reciente ascenso de posicién tanto

en la vida religiosa como econémica de Tenochtitlan. Posiblemente,

la eleccién de una vaina de cacao representaba los productos que
comercializaban al igual que su creciente poder econémico dentro
de la sociedad mexica. EVLL

209



Figura de Tlaloc

ca. 1200-1521, mixteca
Piedra verde, 40 x 10.5 X 10 cm
Museo del Templo Mayor, ciudad de México, inv. 10-162938

Bibliografia selecta: Lépez Lujan 2005, pp. 254-256

A esta figura antropomorfa de estilo mixteca se le dio forma
desgastando la piedra antes de pulirla y de que se le hicieran
incisiones. Representa a un personaje en posicién sedente, con los
codos descansando sobre las rodillas y mazorcas de maiz en las
manos. Porta un tocado semicdnico invertido, un collar con un

MOCTEZUMA I

medallén circular y un mdxtlat! (braguero) alrededor de la cintura.

Sus rasgos faciales corresponden a los de Tléloc, el dios de la

lluvia, caracterizado por anteojeras circulares y grandes colmillos.

La figura fue hallada en 1978 en la fachada este del Templo

Mayor y data de la etapa IVb, fechada alrededor de 1469. Pertenece

a un grupo de piezas con rasgos similares halladas en varias
ofrendas, lo cual sugiere que los mexicas preferian inhumar los
objetos que se obtenfan como tributo en su templo principal.
Alrededor de 1458, Moctezuma | conquisté la provincia de
Coaixtlahuaca en el corazén de la regién mixteca (en el moderno
estado de Oaxaca). Los mexicas establecieron ahi una guarnicion
junto con un almacén para la recoleccién de tributos. CJ/GG

Figura de piedra verde

ca. 600 A.C.-900 d.C., mezcala, Guerrero
Piedra verde, 22 X 8 X 3 cm

Patronato del Museo Briténico, Londres,
AOA Am 1997, Q.499

Bibliografia selecta: Madrid 1992, pp. 113-114

Las estilizadas figuras antropomorfas
talladas en piedra verde mediante técnicas
que combinan la abrasién y el pulido
tradicionalmente se asocian con el drea

del actual estado de Guerrero al oeste de
Meéxico. Estas piezas se conocen como
figuras mezcala por el rio Mezcala, el cual,
ademds, le dio nombre a la cultura en la que
se elaboraron. Ejemplos de ellas se han
encontrado en ofrendas excavadas en el
Templo Mayor. Los mexicas atesoraban este
tipo de esculturas como reliquias, no sélo
por el gran valor que le atribuian a la piedra
verde sino también por estar asociadas a
tiempos ancestrales y a los origenes
remotos.

Los rasgos anatémicos de las figuras
mezcala estdn resueltos con lineas y detalles
apenas sugeridos. Estan representadas de
pie y usualmente su disefio parte de la
forma bésica de un hacha tallada en piedra
verde. Esta forma se producia en Meso-
américa desde la época olmeca. El rostro
estd solucionado con las cejas rectas
diagonales y unidas a la nariz. La boca estd
marcada con una linea ligeramente pro-
funda y la cabeza estd separada del cuerpo
rigido por un cuello corto. Los brazos estan
incorporados al cuerpo e insinuados Unica-
mente por dos lineas diagonales al nivel de
la cintura. Las piernas estan divididas por
una incisién central hecha mediante la abra-
sion de la forma de hacha original. Algunos
de los ejemplos existentes de estas figuras
tienen restos de pintura, otros incluyen
rasgos anatémicos adicionales, y las mds

elaboradas originalmente pudieron haber
incorporado elementos incrustados. EVLL

-
k

| 4

o e T

il

T R T

e



212

Cat. 96
Hacha de cobre
ca. 1325-1521, mexica

Cobre, 12.8 x 16.3 X 0.50 cm
Patronato del Museo Britdnico, Londres, AOA Am 1943, 06.107

Bibliografia selecta: Hosler 1994, pp. 156 -169

En Mesoamérica, las hachas eran usadas como herramientas
funcionales, pero ademads se le atribuia gran poder a su forma. La
forma de hacha adquirié especial importancia en ofrendas
religiosas, tributos y pagos; también se asociaba a figuras
poderosas. El protomédico de finales del siglo Xviy principios
del xvil, Hernando Ruiz de Alarcén, menciona que
en contextos magicos las hachas de los lefiadores

se conocian como “chichimeca rojo”, probablemente
en referencia a su color y a su funcién agresiva.

Una ilustracién en el Cédice Florentino (apéndice, fol.
26r) representa a un artesano mexica fundiendo cobre antes
de verterlo en moldes con forma de hacha. Se dejaba enfriar el
metal antes de trabajarlo para incrementar su dureza y durabilidad.
Otras imdagenes coloniales, del Cédice Durdn y del Cédice Mendoza,
muestran cémo se les colocaban mangos de madera a las hachas
y cdmo se empleaban para cortar madera y en la carpinterfa.

Hachas como ésta nunca fueron destinadas para usarse como
herramientas funcionales. A las hechas de cobre extremadamente
delgado se les conocia tradicionalmente como “hachas de moneda”
y se usaban como medio de cambio. El Cédice Mendoza enumera
las hachas de moneda como parte del tributo que obtuvieron los
mexicas de la regién de Guerrero (véase fig. 54) e incluso los
originados en Oaxaca. Estas hachas se deben haber empacado
y atado en lotes para facilitar su apilamiento como depdsitos de
metal. Los inventarios coloniales listan pagos realizados con
hachuelas de cobre adn después de la Conquista. EVLL

MOCTEZUMA II

Cat. 97
Pinzas

ca. 1400-1521
Cobre, didmetro 3.2 cm
Patronato del Museo Britdnico, Londres, AOA Am 1986, Q.526

Bibliografia selecta: Viena 1997, num. 37

La higiene personal era importante en la cultura mexica no
solamente para practicas rituales, sino como rutina en la vida
diaria. En circulos aristocréticos el vello facial se depilaba con
pinzas de metal. Estas podfan estar hechas de oro, plata o cobre,
como es el caso de este ejemplar. Se han encontrado pinzas de
oro y plata en excavaciones mixtecas, mientras que las hechas

de cobre se han hallado principalmente en el Occidente de México.

El cabello tenia una gran importancia simbdlica en Mesoamérica.
Una de las palabras en nahuatl usadas para cabeza o craneo era
tzontecématl, literalmente, “olla de cabello”. El rango, estatus y
género eran todos indicados por el cabello. Los guerreros se
dejaban crecer largos mechones de cabello para indicar sus logros
en el campo de batalla. Tomar a un prisionero por el cabello
simbolizaba su derrota, y el cabello de los enemigos capturados
era a veces exhibido publicamente en pequefias cajas, que
personificaba el alma (tonalli) del cautivo, que originalmente se
ubicaba en la cabeza.

En el arte mexica la presencia del vello facial se asociaba con
las personas mayores y los dioses ancestrales. El viejo dios del
fuego, Huehuetéotl, considerado por los mexicas como la deidad
mads antigua de su pantedn, usualmente es representado con
barba en las esculturas. En varios relieves y en los manuscritos
coloniales, Quetzalcéatl es también figurado con barba. En el
Cédice Mendoza (cat. 17) y en el Teocalli de la Guerra Sagrada
(cat. 78), Moctezuma |l es representado con barba, quizés para
simbolizar su estatus supremo. EVLL

Cat. 98
Disco de oro (tezcacuitlapilli)
ca. 1300, mixteca-zapoteca

Oro, jadeita y madera, didmetro 20.8 cm
Museo Nacional de Antropologia, ciudad de México, inv. 10-4594

Bibliografia selecta: Solis Olguin y Carmona 2004, pp. 113-115; Robles Castellanos 2007,
pp. 190-203; Velasco Alonso 2007, pp. 52-53

Para los inicios del siglo Xvi el imperio mexica habfa alcanzado

su mayor extension, y su politica expansionista habia evolucionado
en un proceso de consolidacién de los territorios conquistados.
Moctezuma Il buscé imponer un control efectivo en las tierras
conquistadas por sus predecesores para traer estabilidad al
imperio. Alrededor de 1507, envié un gran contingente militar a
su guarnicién en Oaxaca para prevenir cualquier insurreccién futu-
ra y anticipar el esperado conflicto con el dominio independiente
de Tototépec, una ciudad ubicada entre las costas de Guerrero y
Oaxaca. El interés de Moctezuma en asegurar su posicién en esta
region obedecia a su abundancia de materiales preciosos,

particularmente oro. La tradicién orfebre de los mixteco-zapotecos
en Oaxaca se habia establecido mds de trescientos afios antes y
sus artesanos hacian gala de una enorme destreza.

Este disco, hallado en 1971 en la tumba 3 en Zaachila, estd
construido a partir de una hoja de oro decorada con un par
de escenas indistinguibles en relieve, enmarcadas por dos franjas
concéntricas de jadeita incrustada. El anillo exterior estd decora-
do con cabezas de animales en relieve y el anillo interior con una
serie de figuras humanas en procesién.

Es revelador que la ldmina 24 de la Matricula de tributos enu-
mere, entre los tributos que Oaxaca tenia que entregar cada
ochenta dias a Tenochtitlan, veinte discos de oro amarillo, aunque
no menciona si éstos estaban repujados o decorados. Por lo
tanto, es probable que Moctezuma mismo hubiera decidido ins-
cribir sus propias palabras o visiones cosmoldgicas en tales
insignias, en especial porque habfa construido talleres en su tecpan
(palacio) especificamente para alojar a los artistas més talentosos
de todo el imperio. RVA

213



214

Cat. 99
Mascara de turquesa
ca. 1400-1521, mexica-mixteca

Madera, turquesa y concha, 16.5 x 15.2 cm
Patronato del Museo Britanico, Londres, AOA Am St. 400

Bibliograffa selecta: Carmichael 1970, p. 20-21; Pasztory 1983, fig. 61; Garcia Moll, Solis
Olguin y Bali 1990, p. 179; Miller y Taube 1993, pp. 172, 189-190; McEwan 1994, pp. 69 -
71; Townsend 2000, p. 185; Londres 2002, p. 476, nim. 303; Lépez Austin y Lépez Lujén
2004, pp. 403-455, 486; Lépez Lujén 2006, vol. |, pp. 186-187; McEwan et al. 2006, pp.
42-43, 45-47, 50; Aguilar-Moreno 2007, p. 213

Este rostro es notable por su fuerza e intensidad. Tiene una nariz
redondeada con las fosas ensanchadas, ojos de madreperla con
parpados que alguna vez fueron dorados, y dientes grandes y
blancos hechos de caracol (Strombus gigas o Strombus galeatus).

Las teselas de turquesa usadas para representar los rasgos
faciales —el arco de las cejas y los ojos, la nariz y la boca— son
notables por la precisién de su colocacién y por la delicadeza de
su corte. También se usaron diferentes tonos de turquesa azul
para resaltar los rasgos de la mascara. Se empled una técnica muy
similar para decorar una mascara que se encuentra ahora en el
Museo Nazionale Preistorico ed Etnografico Luigi Pigorini, en
Roma (véase cat. 68). No sélo las teselas estdn cortadas en
tamarios similares y colocadas con igual precisién, sino que
también sobresalen cabujones de turquesa en ambos ejemplares.

Varios especialistas han identificado esta médscara como una
representacién de Xiuhtecutli, el dios del fuego, cuyo nombre
significa “sefior de la turquesa” o “sefior de los afios” ya que el
término nahuatl xihuitl se refiere tanto al ciclo de los afios como a
la piedra preciosa de turquesa. La asociacién ha sido sugerida no
s6lo por el material usado en su confeccién, sino por la estiliza-
da mariposa de diferentes tonos de turquesa que se distingue en
las mejillas y la frente, una criatura asociada con el fuego y la
metamorfosis. Sin embargo, el llamado “ornamento nasal de ma-
riposa” no estd delineado con un material colorido contrastante,
una técnica que se usaba frecuentemente para representar tales
ornamentos en otros objetos de mosaico (véase cat. 68), y no
tiene la forma que por lo comun se muestra en la iconografia
mexica. Ademads, se pueden apreciar cambios similares de tona-
lidad en otras partes del rostro, lo cual sugiere que éstas no pre-
tendian ser un elemento iconogréfico especifico.

Hipdtesis anteriores han atribuido la méscara a Quetzalcdatl
o a Tondtiuh, el dios del Sol, de las cuales la dltima es la mas
convincente. En el mito mexica de la creacidn del Sol, las deidades

MOCTEZUMA I

se reunieron en Teotihuacan (“Lugar de los dioses”) para decidir
sobre el futuro de la era presente o Quinto Sol. Para crear el Sol,
uno de los dioses tenia que sacrificarse a si mismo saltando hacia
el fuego. Un dios pobre y viejo llamado Nanahuatzin, cuyo cuerpo
estaba cubierto de verrugas como las de esta mascara, fue el tnico
lo suficientemente valiente para saltar al fuego. Este emergié como
Tondtiuh, por lo que la méscara puede representar al Sol, que
también estd hecho de turquesa en los relatos mexicas, y es
acompafiado por la xiuhcdat! (“serpiente de fuego”) a través del
cielo. Las verrugas o cabujones pueden ser un recordatorio del
dios humilde que se sacrificé a si mismo y se convirtié en el
principal dador de vida. La asociacién del azul con Nanahuatzin
también puede relacionarse con su funcién como uno de los
tlaloque que, segtin los ritos mexicas, ayudé a robar el maiz del
Tonacatépetl, la montafa del sustento, para entregarlo a la
humanidad.

Cada uno de los fragmentos de mosaico cortados a mano y
limados que decoran esta mdscara, han sido pegados con resina
sobre una estructura que sirve de soporte. Esta se tallé a partir de
un pedazo de madera de cedro (Cedrela odorata) y después fue
ligeramente curveada para reproducir los contornos del rostro. La
parte interna se pinté con hematita roja, un pigmento ampliamente
usado en Mesoamérica para rituales funerarios. Dos perforaciones
en las sienes, alguna vez decoradas con madreperla, indican que
se pudo haber usado sujetada a una cara, efigie o bulto funerario.
Tras la muerte de un gobernante, se colocaban méascaras en las
efigies de los dioses y en el bulto mortuorio real; probablemente,
después se quemaban como parte del ritual o eran depositadas
con las cenizas de los muertos. También hay representaciones de
madscaras azules similares en el Cddice Borbénico (véase cat. 73)
portadas por varias figuras, como un elemento protector, durante
la ceremonia del Fuego Nuevo.

La turquesa mesoamericana de mas alta calidad, que actual-
mente se puede encontrar al norte de México y el suroeste de
Estados Unidos, llegaba a la capital de Tenochtitlan como pago de
tributo o por comercio. Su uso se increment6 en las dreas centrales
de México después del afio 1400 y varias fuentes coloniales, como
la Matricula de tributos (fols. 40r y 52r; véase fig. 54), registran el
tributo pagado con turquesa proveniente de tres diferentes
provincias (Tochpan, Quiahteopan, Yohualtépec) a Tenochtitlan.
La turquesa pudo haber llegado a la capital como materia prima,
en donde artesanos mexicas y mixtecos altamente calificados la
utilizaban para producir las mas exquisitas obras de arte. EVLL




216

Cat. 100

Cuentas de piedra verde

ca. 1469, mexica

Piedra verde, 1.5 x 2.0 x 4.2 cm (cada una)

Museo del Templo Mayor, ciudad de México, inv. 10-251965 0/9, 10-252278 0/5,
10-266074 y 10-266075

Bibliografia selecta: Lépez Lujan 2005, pp. 237-243, 248-250

Las cuentas de piedra verde, como las de este grupo de catorce,
eran conocidas en ndhuatl con la palabra chalchihuitl, que significa
“la que estd perforada”. Estdn inmersas en un simbolismo
vinculado con la fertilidad, el agua y la sangre; se creia que era un
liquido que renovaba la vida. Aunque el jade genuino que circulaba
en Mesoameérica en la época prehispénica provenia del valle del rio

MOCTEZUMA II

Motagua, en la actual Republica de Guatemala, se usaba una
amplia variedad de rocas metamérficas verdes para crear objetos
que también cumplian con estos requisitos simbdlicos.

La mayoria de estas cuentas se localizaron en las ofrendas 20 y
24 del Templo Mayor, ambas asociadas con la etapa IVb,
construida alrededor de 1469. La ofrenda 20 fue encontrada al
centro de la fachada posterior del edificio, en la linea divisoria
entre la mitad dedicada a Huitzilopochtli, el dios de la guerra, y la
mitad consagrada a Tléloc, el dios de la lluvia. A su vez, la ofrenda
24 formaba parte de un grupo de ofrendas ubicadas en la fachada
principal, debajo de la gran plataforma y en el centro de la escalera
que conduce a la capilla dedicada a Tldloc, de manera que la
presencia de cuentas de piedra verde en estos lugares debe indicar
una relacién simbdlica con el agua. ¢GG

Cat. 101
Ornamento de concha
ca. 900-1520, huasteca

Concha, didmetro 3.7 cm
Museo de Brooklyn, Nueva York, 48.149

Bibliografia selecta: Solis Olguin 2004, pp. 300-302

Los artesanos huastecos trabajaban en el estilo internacional, y el
simbolismo de los objetos que producian era reconocible a lo
largo de Mesoamérica. La iconografia iba desde composiciones
figurativas complejas que representaban escenas rituales hasta
elementos mas simbdlicos y abstractos. Las conchas abundaban
en la costa del Golfo de México, lugar donde el pueblo huasteco
se estableci6 durante el Posclasico. Los artesanos huastecos
producian una amplia gama de ornamentos usando los recursos
de la costa como materia prima para resaltar sus creaciones.
Esta pieza estd hecha de un fragmento de concha pulida, la
cual fue cortada en forma circular y se grabé con cuatro craneos

dispuestos simétricamente alrededor de un circulo central. Cada
créneo tiene una flecha con adornos colgantes que perforan las
cavidades oculares y el septo. Los crdneos todavia tienen ojos y
llevan el mechén de cabello adornado con huesos en la parte
superior de la cabeza, el cual se aprecia frecuentemente en figuras
asociadas con la tierra y la muerte. Las virgulas de la palabra que
emergen de sus bocas reaniman a estos cuatro craneos. Tal
iconograffa pudo haber sido usada para resaltar la habilidad de los
crdneos para actuar como mediadores entre el mundo de los vivos
y el de los muertos. Los craneos tenian una especial importancia
en la iconografia mesoamericana (véanse cats. 59y 72) debido a
que posefan connotaciones de sacrificio y guerra.

El pueblo huasteco fue contemporaneo de la dominacién poli-
tica mexica de la Cuenca de México. Ornamentos de concha como
éstos pudieron haber sido importados a las tierras centrales, don-
de tnicamente mediante el pago de tributo o el intercambio de
mercancias se podian obtener grandes conchas marinas dentro del
imperio mexica y a lo largo de sus fronteras. EVLL

217



Capitulo 6

El derrocamiento de
Moctezuma Il y de su
Imperio

John H. Elliott

FUE EN EL ANO 1-Cafa del calendario mexica —1519 para los europeos— cuando se
encontraron cara a cara dos sociedades agresivas y expansionistas, dos civilizaciones y dos
mundos. Uno de ellos era el mundo mesoamericano de Moctezuma, el gobernante semi-
divino de un imperio tributario que se extendia desde la costa del Golfo de México hasta
el Océano Pacifico, entonces en el decimosexto afio de su reinado. El otro era la Europa rena-
centista, representada por Hernan Cortés, un hidalgo aventurero de Extremadura, en el
oeste de Espafia, quien habia llegado a las Indias espafiolas en 1506 en busca de fama y
fortuna. El gobernador de Cuba, Diego Veldzquez, lo nombré con cierta reticencia capitan
de una expediciéon de reconocimiento a las costas mexicanas, con el fin de recabar infor-
macién sobre dichas tierras y sus habitantes.

Desde mucho antes del 21 de abril de 1519, cuando los once barcos de la flota de
Cortés —con unos cuatrocientos cincuenta soldados a bordo— anclaron en el puerto na-
tural de San Juan de Ulta frente a la costa de Veracruz en la zona central de México, ya
habian llegado a oidos de Moctezuma en su capital de Tenochtitlan informes inquietantes
sobre el avistamiento de extrafios personajes y lo que parecian ser “torres o cerros pequefios
que venian flotando por encima del mar” (fig. 62)." De hecho, dos expediciones espafiolas
salidas de Cuba en 1517 y 1518 precedieron a ésta mucho mas grande encabezada por

Cortés. Dichas expediciones se habian dirigido a la peninsula de Yucatan, la tierra de los

mayas, muy lejos de los limites del imperio de Moctezuma. Sin embargo, existian relaciones

comerciales entre los mayas y los mexicas, y es probable que las noticias de los primeros

encuentros con estos misteriosos intrusos hayan llegado hasta Tenochtitlan en 1517. Tales

Fig. 61

La conquista de Tenochtitlan
(detalle). Oleo sobre tela, siglo XvI.
Coleccién Jay I. Kislak, Biblioteca del
Congreso, Washington, D.C.

S T —— T —— . e
=4 = 5 — L = -
-, gt - A o
o= ¥ e ; " . 4 ".'; e
"
N ‘ o = i
¥ : e il
" - ool Y i . P L]
¥ ik 1
Lt ) '
Wit . i
st : ! T '_." ’ —
! LR s ry s
LN a i T.— 1
| N i g = ]
= i‘l;‘ - e % Fi .
: 5 e o + ol
1 e !
A b r - - i *.
[ e # o
e L L 1 .
o " w < B .
o ] . N
" - 1 _ |
5 P e "_Lq._?_ - il " § sy .
; -.ﬂll‘:r’\\“?""‘ vy oy . s Fy "
T & F .*-1'3 # ¥
¥
s A
N Rl
E" ; '_
: e !
i T i o el
. ol =% R | %, -l I Tua o
iy g L . i Tl M. ", - i * %
i ; s - , x | g 5 p r 4 -: ki r. "-\. o
Hi " I - ] ;
% e v 1 L sl - i hl'i:'h.
- Ve, % : > . iy JR 3
I - ¥
" .
= = Wil T j [ L] -
E 5 =
= LS T - 'I.- / 3
» & 1 B .--\' - e - .\.’I -
L a g T o ]
| ]| J [ .-,ﬂ I 7
- d i .. 'ic' o L

TR L p g e T g

=1
] 400 w}—; A e w
— -
H -'.!3"‘""-\..-'.': SR
e | i Ve S
"N 4 oy W
o | . ¥
I

= r 'i b '..:' N I -
:1\ Tl i‘l _|"+I !.I’ -T.,H *-\\i Nkt
2 .uﬂ'??%i“” N\l A
r & 1_. > [_.\_I-T b
. N 1'% L=
B IV G L'll'.l.'l=l'l='"-f-._' .

-. HTE Nat g . 7 1 14
RSO N (1 s T T 1

|

f ] 1 .ﬁ F¥ :
F ? 1 1 'f.- .-r‘ o !
1 #

oy F il
i = % E
F = .||
o A # = | ! f 1'-\..



220

noticias se confirmaron de manera alarmante al afio siguiente, cuando la segunda expedi-

cién espafiola, encabezada por Juan de Grijalva, vade6 la costa del golfo hacia el oeste mas
alla de San Juan de Ulda y llegé a los alrededores de las tierras habitadas por los indios
totonacas, reacios tributarios de los mexicas. Se enviaron a Moctezuma informes de la lle-
gada de hombres blancos y barbados y éste ordené mantener la costa bajo vigilancia.

¢Como interpretd el emperador mexica la aparicién de estos seres extrafios y qué
podia presagiar su llegada? Para resolver estas preguntas, al igual que para obtener gran
parte de la evidencia relativa a la respuesta frecuentemente desconcertante de Moctezuma
a las acciones de los espafioles, dependemos en gran medida de la versién de la conquista
de México que aparece en el libro XII del Cddice Florentino, la gran Historia general de las
cosas de Nueva Esparia, recopilada en las décadas de 1550 y 1560 a partir de informantes indi-
genas por el franciscano espafiol Bernardino de Sahagiin. Aunque se trata de una narrativa
de una maravillosa riqueza, que sin duda conserva elementos auténticos de la tradicién oral
de la época de las expediciones espafiolas, el Cédice Florentino, al igual que todas las fuentes
relacionadas con la conquista, espafiolas o indigenas, debe abordarse con mucha cautela.
Se trata de un texto elaborado una generacién después de la conquista y compilado por
un espafiol que tenia sus propios objetivos, asi como su propio entendimiento inevitable-
mente parcial de la civilizacion que sus compatriotas habian derrumbado. Sus informantes
nahuas, por su parte, pertenecian a una generacion que habia asimilado muchos aspectos
de la cultura espafiola y cristiana, y que buscaba encontrarle sentido a los devastadores suce-
sos que habian destruido su mundo y lo habian reemplazado por el de los conquistadores,
cuya mentalidad y conducta seguian tratando de comprender.

En su afan retrospectivo por explicarse a si mismos el derrocamiento de los antiguos
dioses y del imperio mexica que los adoraba, los informantes de Sahagin —muchos de ellos
fueron sus pupilos en el franciscano Colegio de la Santa Cruz en Tlatelolco, asentamiento
que fungi6é como socio menor de Tenochtitlan en la Triple Alianza— convirtieron a Moc-
tezuma en el chivo expiatorio de la derrota.” Pero su versién de la conducta de Moctezuma
y de los hechos de la conquista estaba impregnada de fatalismo. En retrospectiva, parecia
que el imperio de los mexicas estaba condenado a la disolucién, con la inevitable victoria

del Dios de los cristianos sobre un panteén de dioses cuya falsedad, proclamada por los

MOCTEZUMA II

Fig. 62

Naves espafiolas llegando a
la costa de México. Del Cddice
Durdn, fol. 197r. Biblioteca
Nacional, Madrid.

o M
Tenochtitlg

Potonchan

aCerro Tldloc e S Lo Cempc;a'll'a?l(‘ '
lapan e

A [ztaccihuat! :-

Paso de Cortés™="=~~.__
a

X Seg_e==
' Paso de
Tlaxcala ¢" = i

axcala ¢ Nombre de Dios -

1 Cholula .- _aPico de Orizaba

N N
P tépetl ?
g 50 millas

8I0 kilémetros

o-rrro

Fig. 63
Mapa de la ruta seguida por
Cortés y sus hombres desde la
costa de Veracruz hasta
Tenochtitlan.

frailes con tanta insistencia, quedaba demostrada de sobra por su incapacidad para salvar
a los mexicas de la derrota. De acuerdo con esta lectura, no sorprende encontrar que la
narracion de la conquista en el Cédice Florentino comienza con el relato de ocho sucesivos
presagios: aparece en el cielo una lengua de fuego; se incendia una columna en el templo
de Huitzilopochtli; en otro templo cae un misterioso rayo; se viene abajo un cometa; hier-
ven las aguas del Lago de Tetzcoco; se escucha a una mujer que llora, la diosa de la tierra,
lamentarse por las noches “jHijitos mios, pues ya tenemos que irnos lejos! Hijitos mios
¢a donde os llevaré?”; unos pescadores capturan un pajaro parecido a una grulla con un
espejo redondo en la cabeza (fig. 64); y aparecen hombres monstruosos de dos cabezas, que
se desvanecen una vez que Moctezuma los ha visto (fig. 65). Si bien los portentos y los augu-
rios formaban parte tanto de la cultura mesoamericana como de la europea, los presagios
registrados en el Cédice Florentino guardan similitudes sorprendentes con los descritos por
autores clasicos del mundo occidental, como Josefo y Lucano, cuyas obras se encontraban
en la biblioteca del Colegio de la Santa Cruz.’

Con todo, aunque los reportes de presagios que aparecen en el Cddice Florentino y
otras narraciones posteriores a la conquista pueden verse como intentos de una generacion
posterior de entender los sucesos catastréficos de la década de 1520, y aunque estin tefii-
dos por una marcada influencia europea y cristiana, también pueden decirnos algo sobre

la manera tradicional que tenian los mexicas de percibir a su emperador.* Era una figura

EL DERROCAMIENTO DE MOCTEZUMA II'Y DE SU IMPERIO

221



222

LY

ae peraa ndi. ULzt vess dezia.
A of [lk HA2ES

AW

Mﬁﬂ{,_ ﬂcﬁ’f_‘;ﬁ?’ t_iéfﬂif de/ apud, zﬁ!ﬂ#

B/ wpame gpuee fid

?ﬂ)ﬁﬁaﬁr, P70 ruprezor:
R G5 AR

E/ fzﬁwm ; ﬁﬂm ’ ?’M !fff

a0, err uchor LopAzes, pombzes
- Lire iy L WAL - § I 3 i o

.l-.l!‘I LS 1 ik

r"'-.n—rl'-"'-—r-—W

sagrada, intocable, que vinculaba el pasado con el presente y lo humano con lo divino. Su
destino y el del cosmos estaban indisolublemente entrelazados. En cuanto encarnacién de
Huitzilopochtli, la deidad tutelar de los mexicas, tenia la responsabilidad de mantener el
orden césmico y social; de fallar en esto, sobrevendria el desastre. Al describir a un
Moctezuma temeroso de los presagios y abrumado por anticipaciones funestas, las créni-
cas posteriores a la conquista lo implican directamente con la inminente catastrofe cdsmica,
de conformidad con las creencias tradicionales mexicas sobre el funcionamiento del uni-
verso. Moctezuma es la encarnacion sagrada de su sociedad, pero conforme avanza la
narracién de la conquista, se le va desacralizado poco a poco. El emperador intocable es
tocado fisicamente por los espafioles, es pasivo cuando se espera que sea activo, débil cuando
debe ser fuerte. Por altimo, su pueblo le vuelve la espalda porque les ha fallado. Sin
embargo, segln las teorias mexicas sobre los ciclos del tiempo, un reinado que termina
en desastre marca también un nuevo comienzo. El mismo Moctezuma, al interpretar los
presagios como un anuncio del fin del mundo, pudo ver su propio sacrificio como propi-
ciador del arribo de la nueva era cristiana.

MOCTEZUMA I

Figs. 64y 65

Dos de los presagios representados
en el Cddice Florentino: el séptimo
presagio muestra el gran pajaro
con un espejo en la cabeza y el
octavo muestra al hombre de dos
cabezas. Libro VIII, fols. 12vy 13r.
Biblioteca Medicea Laurenziana,
Florencia.

Fig. 66
Seguido por su caballo y por sus
soldados, Cortés se retine con
Moctezuma Il, quien le obsequia
un collar de piedras verdes. Del
Cddice Durdn, fol. 208r. Biblioteca
Nacional, Madrid.

De ese modo, los mexicas que vivieron la conquista pueden haber tratado de recon-
ciliarla con su concepcién de la naturaleza del cosmos y con el papel central que tenia su
monarca en la preservacion de su equilibrio. Si en verdad se reportaron tales augurios y, de
ser asi, si Moctezuma —quien como antiguo sacerdote estaba bien versado en la filosofia y
la religion mexicas— se dejo perturbar por ellos, sigue siendo objeto de debate. A pesar de
ser el tlatoani, portavoz y gobernante supremo, no actuaba solo, sino que era guiado por su
consejo de sefiores principales. Al llegar las noticias del desembarco de Cortés y sus hom-
bres, la respuesta natural del emperador y sus consejeros fue tratar de averiguar lo mas
posible sobre ellos, enviando artistas a que retrataran todo lo que veian. Y de acuerdo con
las tradiciones mesoamericanas de hospitalidad, también mandaron emisarios con presentes
(fig. 66). Dichas ofrendas, de oro y joyas, atizaron naturalmente el apetito de Cortés. Algo
habia aprendido éste de los totonacas de la costa sobre la riqueza y el poder de Moctezuma,
y comenzaba a recibir informes sobre el gran resentimiento que la dominacién mexica provo-
caba en muchos de los pueblos y comunidades obligadas a convertirse en tributarios suyos.

Conforme obtenia mayor informacion, Cortés organizoé sus planes para desplazarse
al interior y encontrarse con Moctezuma cara a cara. Usaria como pretexto que era el emisa-
rio de un gran monarca, el rey de Espafia, quien de hecho no gobernaba atin un imperio,
aunque pronto lo haria tras su eleccién a finales de junio como Sacro Emperador Romano
con el nombre de Carlos V. Después de establecer un asentamiento en la costa, que llamo
la Villa Rica de la Vera Cruz, y de hundir sus naves para que sus hombres no intentaran
regresar a Cuba, Cortés parti6 el 16 de agosto de la vecina ciudad de Cempoala a la cabeza
de unos trescientos hombres con direccién a un mundo desconocido.

Tanto Cortés como Moctezuma actuaban desde la ignorancia. Ninguno sabia las
intenciones del otro y sélo podian conjeturar al respecto a partir de los fragmentos de eviden-
cia que llegaban a sus manos, que luego interpretaban en funcién de sus esquemas mentales
heredados. Cortés, avido de gloria y de riquezas, tenia la confianza en si mismo que deriva-
ba de la certeza absoluta de saberse un hombre capaz de ganar nuevos dominios para su
soberano y, con la ayuda de Dios, incontables almas paganas para la salvacion. Las armas
de fuego y los caballos espafioles, ambos una novedad para los mesoamericanos, le darian
cuando menos una ventaja tactica inicial. Los informes sobre disputas internas en el impe-
rio mexica también lo alentaron a creer que si jugaba sus cartas con habilidad lograria que
los pueblos del interior hostiles a Moctezuma

y a la dominacién mexica se mostraran dis-

puestos, como los totonacas, a acercarse a él
en busca de ayuda. Con todo, dada la redu-
cida dimensioén de su contingente y el hecho
de que habrian de marchar por terreno difi-
cil y desconocido, tal vez rodeados por sus
enemigos, su confianza tenia que ser fragil,
aunque los espafioles fueran sumando alia-
dos indigenas por el camino.

Al menos en apariencia, Moctezuma

contaba con motivos mas evidentes para

EL DERROCAMIENTO DE MOCTEZUMA II'Y DE SU IMPERIO

223



224

tener confianza. Como comandante victorioso en la guerra, tenia sin duda poco qué temer
de un ntimero tan reducido de hombres armados, por misteriosos que fueran sus origenes.
Pero las crénicas lo describen como un hombre paralizado por el terror. En palabras del

Cédice Florentino:

En el tiempo que estos mensajeros fueron y volvieron, Motecuzoma no podia comer
ni dormir, ni hacia de buena gana ninguna cosa, sino estaba muy triste y suspiraba
espesas veces. Estaba con gran congoxa; ninguna cosa de pasatiempo le daba placer;
ninguna cosa le daba contento, y decia: ¢Qué sera de nosotros? ¢Quién ha de sufrir
estos trabaxos? Ninguno otro sino yo, pues que soy sefior y rey, que tengo cargo
de todos. Estaba su corazén parecia que se levaban en agua de chilli, y ansi tenia

gran tormento y decia: “jOh, sefor! ¢A dénde iré? ;Coémo escaparé?”

¢Es esta imagen de un Moctezuma desesperado y presa del panico fiel a la realidad?
¢O es, como también podria serlo la historia de los augurios, una fabricacion retrospectiva?

Resulta de verdad sorprendente la pasividad de Moctezuma mientras los espafioles
marchaban hacia el interior y alentaban a la rebelién a los pueblos tributarios de los mexi-
cas. Siguié mandando regalos a Cortés, pero no lo atacd, al tiempo que los espafioles se
acercaban cada vez mas a su capital de Tenochtitlan, saqueando y atacando cuando convenia
a sus propositos. Se ha tratado de explicar de muy diversas formas la respuesta en aparien-
cia indolente de Moctezuma al avance espafol, pero la evidencia es tan parcial y fragmentaria
que nunca sera posible pronunciarse con certeza sobre sus motivaciones y conducta.

La explicacién mas dramatica y que mayor resonancia ha tenido en la literatura sobre
la conquista espafiola de México, es que Moctezuma identificé a Cortés con Quetzalcoatl,
la “serpiente emplumada”, dios del cielo y del viento, quien fuera adorado por los toltecas,
los antecesores de los mexicas en el centro de México. Quetzalcdatl habia sido expulsado
por los seguidores de una deidad rival y regresaria algtin dia por el oriente para reclamar
lo suyo.® Dado que Quetzalcdatl nacié y fue orillado al exilio en un afio 1-Cafia, el mismo
en que llegé Cortés, tal identificacién resultaba facil de establecer. Pero si bien es cierto
que los mitos sobre el retorno de un lider y héroe cultural parecen haber circulado en las
islas del Caribe y Mesoamérica por la época de la llegada de los espanoles, la Ginica eviden-
cia en todo el corpus de textos en ndhuatl de dicha identificaciéon por parte de un perturbado
Moctezuma aparecen mucho tiempo después de los hechos, en el sospechoso libro XII
del Cédice Florentino. Para el tiempo en el que éste fue redactado, la profecia de un retorno
de Quetzalcéatl le acomodaba tanto a los informantes indigenas de Sahagtin, ansiosos por
explicar la pasividad y el fatalismo de Moctezuma, como a los espafioles que creian que la
figura venerada por los indios como Quetzalcdatl, a quien a veces se describia como blanco
y barbado, bien podia no ser otro que Santo Tomas, de quien se pensaba que habia predi-
cado el evangelio en América en el pasado remoto.”

De manera similar al mito de Quetzalcéatl, se ha sugerido que la aplicaciéon de la
palabra nahuatl teteo (sing. téotl) a los espafioles indica que los mexicas los veian como
dioses. Persiste sin embargo una gran incertidumbre sobre la gama de significados del

término téotl, que efectivamente era utilizado para denominar a los dioses, pero que tam-

MOCTEZUMA I

Fig. 67

Quetzalcdatl sentado en una
litera con un tocado de plumas.
Moctezuma Il le dio a Cortés un
tocado de plumas de quetzal

porque crefa que era Quetzalcdatl.

Tomado del Cédice Durdn,
fol. 228r. Biblioteca Nacional,
Madrid.

bién —en una cosmologia en donde lo humano y lo divino se entrelazaban de un modo

tan estrecho— podia referirse a los demonios.® Se ha sostenido asimismo que Moctezuma
y su pueblo, dependientes sobre todo de la comunicacion oral y del discurso ritual, con
un concepto ciclico del tiempo que los ligaba al pasado, tenian una desventaja imposible
de superar frente a unos espafioles que eran el producto de una civilizacién alfabetizada,
con mayor flexibilidad de pensamiento y comunicacién. Segiin esta lectura, Cortés se bene-
ficié de un cierto “dominio de los signos”, que condenaba a los mexicas a una derrota
predeterminada.’ Pero las tltimas etapas de la conquista y los primeros tiempos de la domi-
nacién espafiola nos muestran que los mexicas podian de hecho aprender con rapidez y que
no les faltaba en ninguna medida la capacidad mental para adaptarse e improvisar.

Existen otras posibles explicaciones, mas mundanas, de la conducta de Moctezuma.
Era practica habitual en Mesoamérica recibir a los embajadores con honores y los regalos
que Cortés interpretaba como signos de sumision, Moctezuma debe haberlos visto como
expresiones de su poder abrumador y de su generosidad.” De hecho, puede haber sido arro-
gancia mas que miedo lo que lo movié a permitirle a los espafioles llegar hasta Tenochtitlan,
donde podrian ver por si mismos la plena dimensién de su grandeza. Puede ser también
que haya querido asegurarse de la identidad y las intenciones de los extranjeros antes de
lanzar un ataque, lo que por otra parte no hubiera sido facil de emprender en la tempo-
rada de lluvias, cuando mucha de la gente comtn que requeriria para su ejército estaba
dedicada a las labores agricolas.” Como sacerdote y gobernante llevaba sobre sus hombros
el peso de una gran responsabilidad y este abanico de consideraciones sugiere que la mejor
estrategia, desde su punto de vista, era dejar que pasara el tiempo.

Mientras tanto, los espafioles avanzaban hacia el interior, a pesar de los obsticu-
los naturales y humanos que encontraban a su paso. El 18 de septiembre, tras una feroz
lucha con los tlaxcaltecas, entraron en la ciudad de Tlaxcala, que habia mantenido su inde-
pendencia del imperio mexica y sostenido con él “guerras floridas” rituales durante décadas.
Después de su derrota, los tlaxcaltecas se dieron cuenta de que Cortés y sus hombres podian

ser formidables aliados en su conflicto con los mexicas, asi que le ofrecieron su ayuda, al

EL DERROCAMIENTO DE MOCTEZUMA II'Y DE SU IMPERIO

225



226

tiempo que rechazaron sus esfuerzos para convencerlos de abandonar a sus dioses y abrazar
el cristianismo.

La alianza tlaxcalteca serfa crucial para los planes de Cortés, al brindarle apoyo mili-
tar y logistico cuando reanudé su marcha hacia Tenochtilan. La noticia de esta alianza
inquieté mucho a Moctezuma y a sus consejeros, quienes ahora se daban cuenta de que
enfrentaban la posibilidad de un levantamiento a gran escala de los pueblos subyugados,
o no del todo subyugados, en las zonas bajo dominio o influencia mexica. Segtn el Cddice
Florentino, enviaron magos para que hechizaran a Cortés y a sus hombres y los disuadieran
de seguir avanzando hacia Tenochtitlan. El 14 de octubre, ajenos a los encantamientos, los
espafioles y sus aliados tlaxcaltecas entraron en la rica ciudad de Cholula, otra ciudad-estado
independiente, pero amistosa con Tenochtitlan y hostil con Tlaxcala. Cholula, a unos 80
kilémetros en linea recta de Tenochtitlan, era el centro del culto a Quetzalcéatl, pero los
cholultecas no le dieron a Cortés el tipo de recibimiento que hubiera correspondido a un
dios que regresaba. Nerviosos por la situacién y advertidos, con razoén o sin ella, de un ataque
inminente, los espafioles y sus aliados tlaxcaltecas atacaron a los cholultecas el 16 de octubre
y se entregaron durante dos dias a una masacre generalizada, asi como al saqueo y el incen-
dio de templos y casas. Salieron de la ciudad en ruinas el 1 de noviembre y siguieron
avanzando, hasta que tuvieron un primer atisbo de la espléndida capital lacustre de
Tenochtitlan, lo que provocé la famosa evocacién en el soldado de infanteria Bernal Diaz

del Castillo de alguna legendaria ciudad en la célebre novela de caballeria Amadis de Gaula.
Llegada de los espafioles a Tenochtitlan

Al parecer, las noticias de la peligrosa alianza de los tlaxcaltecas con los espafioles y de la
masacre de Cholula produjeron divisiones dentro del consejo de Moctezuma. De acuerdo con
las fuentes indigenas fragmentarias preservadas en el Cédice Ramirez, su hermano, Cui-
tldhuac, insistia en la resistencia, mientras que su sobrino Cacama, gobernante de Tetzcoco,
sostenia que “a un tan grande sefior como era su tio no le estaba bien dejar de recibir unos
embajadores de un tan gran principe”.” Fue este tltimo punto de vista el que prevalecio,
asi que el 8 de noviembre, precedido por la nobleza con sus trajes de gala, Moctezuma fue
llevado en su litera a recibir a los espafioles, que avanzaban por la calzada hacia la puerta prin-
cipal de la ciudad (fig. 69).

Cortés desmonté y se acerco para abrazar a Moctezuma, pero el séquito real lo detuvo;
no se podia tocar al emperador de los mexicas. Es probable que vistiera una capa bordada,
un tocado de plumas verdes y sandalias con aplicaciones de oro.” Contamos con la descrip-
cién de su aspecto que hace Francisco Lopez de Goémara, secretario y capellan de Cortés

durante los Gltimos afios de su vida, quien pudo haberla escuchado de Cortés mismo:

Era Moctezuma hombre mediano, de pocas carnes, de color moreno aceitunado,
muy oscuro, segiin son todos los indios. Llevaba el cabello largo, y tenia hasta seis
pelillos de barba, negros, de un jeme de largo. Era de buena condiciéon, aunque jus-

ticiero, afable, bien hablado, gracioso, pero cuerdo y grave, y se hacia temer y acatar."

MOCTEZUMA I

Fig. 68

La escena de la derecha muestra

una conversacién entre Moctezuma |1
y Cortés, con dofia Marina (Malintzin)
a su espalda en calidad de traductora.
La escena de la izquierda muestra la
marcha de la columna espafiola en
compafiia de sus aliados tlaxcaltecas.
Tomado del Cédice Tlaxcala. Biblioteca
de la Universidad de Glasgow.

Después de unas palabras formales de bienvenida y del intercambio de collares entre los dos
hombres, Cortés y sus soldados fueron conducidos al palacio adyacente al Templo Mayor que
habia sido la residencia del padre de Moctezuma, el rey Axayacatl. Mas tarde ese mismo
dia, Moctezuma regres6 con regalos de oro, joyas, plumas, vestidos suntuosos y pronuncio
un discurso de bienvenida. Como habia sucedido durante la marcha hacia el interior, las pala-
bras de Moctezuma fueron primero traducidas al maya por Malintzin, a quienes los espafioles
llamaban dofia Marina, una mujer de origen nahua que habia crecido entre los mayas, y luego
del maya al espafol por Gerénimo de Aguilar, quien habia aprendido el idioma durante su
cautiverio en Yucatan. El contenido del discurso, ya bastante problematico por las dificultades
de la traduccién, se compromete atin mas cuando consideramos que su relato proviene de
la pluma del propio Cortés, en su segunda “carta de relacion”, dirigida al emperador Car-
los V y fechada el 30 de octubre de 1520, casi un afio después de la entrada de los espafoles
a Tenochtitlan.

La estrategia de Cortés, que sin duda iba desarrollando a la luz de los acontecimien-
tos, era obtener de alguna manera la sumisién de Moctezuma a la majestad del emperador
Carlos V; en los hechos, una cesién voluntaria del imperio. Las palabras que pone en boca
de Moctezuma, que aluden a retorno esperado de un gran sefior e implican una promesa
de obediencia, tienen connotaciones sospechosamente cristianas y biblicas.” En realidad,
es probable que Moctezuma no haya hecho mas que pronunciar un discurso de bienvenida,
tradicionalmente florido, que pudo ser mal interpretado o manipulado después por Cortés
para sus propios fines. Al dia siguiente del discurso, Cortés y varios de sus acompafiantes
visitaron a Moctezuma en su palacio, frente al Templo Mayor, y aprovecharon la oportunidad
para explayarse sobre las bondades del cristianismo. Més tarde obtuvo permiso para visitar
el Templo Mayor, y, tras subir a la cima, qued6 debidamente horrorizado por la imagen de
Huitzilopochtli y los indicios sangrientos de sacrificios. Al parecer, Cortés pidié que se colo-
cara una cruz en la parte superior de la torre y que se reservara un santuario para una imagen
de la Virgen. Moctezuma y los sacerdotes se negaron de manera airada.

Fue probablemente el 14 de noviembre
cuando Cortés tom¢ la decision mas audaz de
toda su carrera. Alarmado por la noticia de que
habian matado a algunos de sus hombres en la
zona costera de Veracruz, acudié al palacio
acompafiado por varios de sus capitanes de
mayor rango y treinta hombres armados, para
acusar a Moctezuma de promover la resisten-
cia contra los espafioles. En el intercambio
subsecuente, Cortés amenazd con matar a
Moctezuma en el acto, a menos que lo acom-
pafara tranquilamente a sus aposentos. Un
aterrado Moctezuma le comunicé a su séquito
que, previa consulta con Huitzilopochtli, iria
como gesto de amistad a vivir por un tiempo

con los espafioles.” De ese modo, con muchas

EL DERROCAMIENTO DE MOCTEZUMA II'Y DE SU IMPERIO

227



e
e

g

P
= !
- Y

g TR

Fig. 69

Moctezuma y su séquito (detalle del
cat. 118). Oleo sobre tela
montada sobre madera. Museo
Nacional de Historia, Castillo de
Chapultepec, ciudad de México.

Fig. 70

Estandarte con la imagen de la
Virgen Marfa que llevaban Cortés y
sus hombres durante su marcha
hacia Tenochtitlan. Museo
Nacional de Historia, Castillo de
Chapultepec, ciudad de México.

lamentaciones pero sin resistencia, el emperador mexica fue llevado por sus nobles en
una litera hasta las habitaciones de Cortés, para convertirse en prisionero dentro de su
propia capital.

Una vez bajo custodia espafiola, Moctezuma sigui6 gobernando, al menos nominal-
mente, como lo habia hecho siempre. Los espafioles lo trataron con la deferencia debida a
su rango. Se le permitio tener a sus criados y sus mujeres con €él, y su estilo de vida siguié
siendo el de antes. Era, nos dice Lopez de Gémara, “muy pulido y limpio a maravilla; y asi

se bafiaba dos veces cada dia”,"

algo sorprendente para los espafioles, que no se bafiaban
nunca. Se hizo amigo de sus captores y jugaba con Cortés a los dados y al totoloque, un juego
de mesa para el que se empleaban pequenas cuentas de oro. Cortés, por su parte, aprovechd
la oportunidad para aprender todo lo posible sobre el imperio y apropiarse de todo el oro que
pudo encontrar. Moctezuma recibia como siempre a los emisarios de las muchas comu-
nidades tributarias y convocaba a su presencia como siempre a los nobles y a los consejeros.

Sin embargo, bajo tal superficie en apariencia tranquila, se incubaban problemas.
Hacia finales del afio, Cacama, rey de Tetzcoco, se volvié contra los espafoles, pero al pare-
cer fue tomado prisionero antes de que pudiera estallar su rebelién. Cortés convencid
entonces a Moctezuma de que reuniera a los principales nobles de todo el imperio. En dicha
reunioén, el monarca mexica pronuncié el segundo de los discursos reportados por Cortés.
Igual que antes, se le representa diciendo que los mexicas no eran los nativos de esa tierra
y que algin dia su legitimo sefior habria de regresar. Ese dia habia llegado ya y a partir de
entonces debian brindarle su obediencia, entregarle sus tributos y reconocer a Cortés como
su representante. ¢Serd verdad que Moctezuma relatd o se creyé esta historia de que sus
antepasados eran poseedores ilegales de la tierra? ;O fue un invento de los espafioles, que
acaso embellecieron algiin mito o leyenda local que apren-
dieron por el camino?

Entre gran profusion de sollozos y lamentos, cada
uno de los nobles siguié a Moctezuma y ofreci6 su leal-
tad a la supremacia de Carlos V, en un acto que fue
debidamente testificado y solemnemente notariado. La
transferencia del imperio era ahora, a los ojos de los es-
pafioles, un hecho juridico, y Carlos, en palabras de Cortés,
podia llamarse con razén “emperador de ella [de esta
tierra), y con titulo y no menos mérito que el de Alemania,
que por la gracia de Dios vuestra sacra majestad posee”.™
La realidad, sin embargo, era mucho mas precaria, y
cuando Cortés escribi6 estas palabras en octubre de 1520,
el imperio que se jactaba de haber ganado para su amo
imperial se le estaba escapando de las manos para todo
efecto préctico.

Moctezuma, cautivo de los espafioles desde hacia
semanas, ya estaba en peligro de volverse una figura des-
acreditada ante su propia gente por lo que la siguiente

medida tomada por Cortés sélo podia socavarlo atin mas.

EL DERROCAMIENTO DE MOCTEZUMA II'Y DE SU IMPERIO




230

Indignado porque se seguian llevando a cabo sacrificios humanos
en el Templo Mayor, subi6 con algunos de sus hombres a la cima
de la pirdimide y, segiin una versioén espafiola, arremeti6 con una
barra contra los idolos, al tiempo que exigia que los sacerdotes
despejaran un santuario para las imagenes de Cristo y de la Virgen
Maria. Moctezuma parece haber aceptado y se colocaron imagenes
de madera de la Virgen y de San Cristébal (la Ginica otra efigie que
los espafioles tenian a la mano) en dos altares erigidos especial-
mente; pero, en los siguientes dias, los sacerdotes comenzaron a
llevarse las imagenes de Huitzilopochtli, Tldloc y otros dioses para
esconderlas. Los mexicas estaban acostumbrados a incorporar a
otras deidades en su panteén, pero las exigencias de exclusividad
de los cristianos eran intolerables y amenazaban con la destruccién
de su mundo.

Si Cortés habia prevalecido hasta entonces mediante una

A

A,
R e

e

TR

S5

S5

\\\'.‘h-v-

"

mezcla de intimidacién y carisma personal, pronto se volvi6 evidente
para los mexicas que los cristianos no estaban en realidad tan unidos.
Al marchar hacia el interior, Cortés habia desafiado las érdenes de su superior, Diego
Velazquez, gobernador de Cuba, quien ordené a su lugarteniente, Panfilo de Narvaez, diri-
gir una expedicién en su contra. Alrededor del 20 de abril de 1520 Narviez desembarcé y la
noticia de su llegada obligé a Cortés a salir a toda prisa hacia la costa con unos doscientos cin-
cuenta hombres y a dejar a uno de sus capitanes, Pedro de Alvarado, con tal vez otros cien
espafioles, a cargo de Tenochtitlan durante su ausencia. A solicitud de Moctezuma se habia
obtenido permiso para la habitual celebracién anual de la fiesta de Toxcatl, en honor de
Tezcatlipoca, en el patio del Templo Mayor. En el curso de las festividades, la presencia de tan-
tos guerreros, vestidos con sus mejores galas, convencié a un nervioso Alvarado de que se
preparaba un ataque. El 16 de mayo, después de cerrar los accesos al patio, los espafioles y
sus aliados indigenas atacaron por sorpresa a danzantes y espectadores, masacrandolos a san-
gre fria. Varios miles de mexicas murieron, incluyendo la elite de sus guerreros. La matanza
continud en el cuartel de los espafioles, donde asesinaron a Cacama, sefior de Tetzcoco, y a
muchos de los nobles mas cercanos a Moctezuma.

Las consecuencias del ataque de Alvarado fueron devastadoras tanto para la posi-
cién de los espanoles como para la de Moctezuma. El hecho de que no se hubiera
completado la ceremonia, que debia incluir la aparicién de Moctezuma en una afirmacién
ritual de su lazo con Huitzilopochtli, implicaba la amenaza de un colapso césmico.” Con
su emperador impotente y desacreditado, los mexicas respondieron con un llamado gene-
ral a las armas. Destruyeron los bergantines que los espafioles habian construido para
navegar por el lago, de modo que Alvarado y sus hombres se quedaron sin posibilidad
alguna de escapatoria y en peligro de morir de hambre. Mientras tanto Cortés, quien habia
logrado engafiar y derrotar a Narvidez durante la noche del 27 de mayo, inicié la marcha
de regreso a Tenochtitlan desde la costa con sustanciales refuerzos obtenidos del ejército de
Narvaez, incluyendo a un criado negro infectado de viruela. Un enemigo atin mas letal

que los espafioles pronto habria de extenderse por la Cuenca de México.

MOCTEZUMA I

Fig. 71
Moctezuma Il siendo encadenado
por un soldado espafiol. Del
Cddice Florentino, libro XII, fol. 36r.
Biblioteca Medicea Laurenziana,
Florencia.

La muerte de Moctezuma Il

Cuando un fatigado Cortés llegb a Tenochtitlan el 24 de junio con un ejército de unos mil
cuatrocientos espafioles y dos mil guerreros tlaxcaltecas se encontré con una ciudad silen-
ciosa. Moctezuma le habia pedido a su pueblo que suspendiera los ataques y la gente habia
obedecido a regafiadientes. Pero su autoridad era cada vez menor. A su regreso, Cortés liberd
de su cautiverio a Cuitldhuac, hermano de Moctezuma, para garantizar la reapertura del
gran mercado de Tlatelolco y Cuitldhuac aprovech¢ la oportunidad. Un dia después la ciu-
dad se levant6 en armas y los espafoles se encontraron en peligro de quedar atrapados.
Cortés convencié a Moctezuma para que subiera a la azotea del palacio de Axayacatl y le
dijera a su pueblo que detuviera los ataques. Pero mientras trataba de reconvenir a sus
atacantes fue golpeado y herido por tres piedras de entre una lluvia de rocas y flechas dirigida
contra su persona o bien contra sus guardias espafioles (cats. 115 y 118). Una vez abajo,
se negb a que le curaran las heridas, cuya gravedad no resulta clara. Tres dias después, el
30 de junio, mientras los espafioles planeaban una retirada nocturna de la ciudad, Bernal
Diaz del Castillo y sus compaferos se enteraron con sorpresa de que estaba muerto. “E
Cortés llor6 por él, y todos nuestros capitanes y soldados, y hombre hobo entre nosotros, de
los que le conosciamos y tratibamos, de que fue tan llorado como si fuera nuestro padre,
y no nos hemos de maravillar dello viendo qué tan bueno era”.”

La causa exacta de la muerte de Moctezuma, como tanto sobre su iltimo afio de
vida, sigue siendo un misterio. Es posible que haya muerto en verdad a causa de sus heri-
das, como informaron Cortés y otros espafioles. Por otra parte, fray Diego Duran, el autor
de La historia de las Indias de la Nueva Espania, sefiala que sus informantes indigenas le
aseguraron que después de que los espafoles fueron expulsados de la ciudad, se le encon-
tré con grilletes en los pies y cinco heridas de daga en el pecho “y junto con él muchos
principales y Sefiores, que juntamente estaban presos en su compaiiia, todos muertos a
punaladas, los cuales mataron a la salida que salieron de los aposentos [...]””" No hay duda
de que para el momento de su muerte, Moctezuma habia perdido su autoridad hasta tal
punto que dej6 de tener utilidad alguna para los espafioles. Tratar de llevarselo en su huida,
o0 a los miembros de su séquito, sélo les hubiera creado mayores problemas. Las razones
para deshacerse de él de inmediato eran por lo tanto de mucho peso, pero si al final
Moctezuma logr6 ganarle la partida a Cortés al morir antes de que los espafioles pudieran
matarlo es algo que nunca sabremos.

La noche de la muerte de Moctezuma, entre el 30 de junio y el 1 de julio, ha pasado
a la historia como la Noche Triste. Al amparo de la oscuridad, Cortés y sus hombres
emprendieron la huida por la calzada de Tlacopan, a la que se le habian retirado sus puentes,
como a todas las demaés. Descubierta su retirada, la poblacién comenzé a atacarlos desde
sus canoas. En aquella lucha desesperada Cortés perdié probablemente a unos seiscien-
tos de sus hombres, asi como a un gran ntimero de aliados tlaxcaltecas. Pero consiguié
escapar finalmente con los restos de su vapuleado ejército y, aunque los siguieron atacando
de manera constante a lo largo del camino, encontré refugio en territorio amigo. Tlaxcala
se mantuvo fiel a pesar del revés y la alianza tlaxcalteca seria decisiva para la eventual vic-

toria espafola. Las opiniones estaban divididas en muchas de las ciudades-estado tributarias,

EL DERROCAMIENTO DE MOCTEZUMA II'Y DE SU IMPERIO

231



Fig. 72
Disposicién de los cuerpos de Moctezuma |1
e Itzquauhtzin. Del Cddice Florentino,

libro XII, fols. 40v y 41r. Biblioteca Medicea
Laurenziana, Florencia.

232 MOCTEZUMA II

Un final ignominioso

Aunque no dice nada sobre la naturaleza
de la muerte de Moctezuma, el Codice
Florentino ofrece tres versiones de como
se dispuso de su cuerpo y del de
Itzquauhtzin, gobernador designado de
Tlatelolco, que murié con él. La version
en nahuatl nos informa que los
espafioles arrojaron ambos cuerpos en
un canal, lo que implica complicidad
espafiola en la muerte de Moctezuma.
Sin embargo, también insiste mucho en
su impopularidad como gobernante. Al
ser descubierto, el cadaver de Mocte-
zuma fue trasladado de prisa y quemado
sobre un montén de madera, mientras
sus subditos lo insultaban por sus pasa-
das crueldades y mentiras. En contraste,
Itzquauhtzin fue llevado a casa en canoa
para ser cremado con todos los honores.
La comprimida “traduccién” le dice con
mucho tacto a su real lector lo que éste
esperaria escuchar. Omite el episodio del
canal y, por lo tanto, cualquier partici-
pacion espanola; senala que si bien
algunos de los stbditos de Moctezuma
insultaron a su gobernante muerto,
ambos sefiores recibieron un funeral de
estado y fueron cremados, como corres-
pondia a su condicién. La version
pictografica indigena intenta al parecer
reconciliar ambas versiones, pero a la luz
del nuevo régimen colonial, incorpora
también otro punto de vista indigena del
ultimo gobernante prehispanico de
Tenochtitlan. Anteriormente represen-
tante de la tirania y de la traicién,
Moctezuma II simboliza aqui una forma
de resistencia indigena basada en ideas
de martirio e incluso de restauracién
dinastica. Mediante el uso del manto
calado de coronacion, la figura de Itz-
quauhtzin es subsumida en la de
Moctezuma. En la ilustracién del canal,
la sobreposicién narrativa enfatiza la
participacién tanto de los militares
espafioles como de la poblacion civil en

su muerte, denunciandola tal vez
como un asesinato politico. Mocte-
zuma es trasladado y dispuesto dentro
de su pira funeraria, pero los sttbditos
enojados estan ausentes. El cuerpo
flacido del difunto sefor es tomado
con delicadeza por debajo de los
hombros y de las rodillas flexionadas.
Con un brazo caido hacia un lado y el
otro cruzado sobre su cuerpo, se hon-
ra aqui a Moctezuma a la manera de
las representaciones contemporaneas
europeas del descendimiento y santo
entierro de Cristo. Finalmente, rodea-
do por deudos que lloran, aparece en
cuclillas sobre su estera de autoridad,
envuelto por el manto calado y con la
real diadema anudada sobre su cabe-
za. Aunque con los ojos cerrados por
la muerte, esta imagen de Moctezuma
desaffa la representacién tradicional
del bulto mortuorio al reconocer su
estatus en vida. EW

Fig. 73

Masacre de nobles mexicas
encabezada por Alvarado. Del
Cédice Durdn, fol. 211r.
Biblioteca Nacional, Madrid.

pero el continuo fortalecimiento de la alianza espafiola-tlaxcalteca y la perspectiva del fin de
la dominacién mexica fueron importantes incentivos para prestar apoyo a los espafioles
en su momento de mayor debilidad. En el fragmentado mundo mesoamericano, con una
pluralidad de comunidades tribales, la presencia de estos intrusos, con sus caballos y armas
de fuego, ofrecia una oportunidad de sacudirse el yugo mexica demasiado buena para ser
desaprovechada.

Mientras Cortés reagrupaba a sus hombres en preparacion para lo que seria un
intento cuidadosamente planeado para retomar Tenochtitlan, los mexicas, que habian per-
dido a muchos de sus nobles en la masacre de Alvarado y en los combates posteriores,
eligieron a Cuitldhuac para que sucediera a su hermano como lider. Sin embargo, la epi-
demia de viruela se movia inexorablemente hacia la capital y para finales de noviembre de
1520 Cuitldhuac sucumbi6 a la enfermedad. Su primo Cuauhtémoc, quien tenia fama de
valiente, fue elegido para sucederle. Los estragos de la viruela, junto con la muerte de un
lider y la eleccion de otro, hicieron dificil para los mexicas atacar a los espafioles cuando
estaban mas débiles. Prefirieron levantar un gran ejército y esperar al enemigo en la Cuenca
de México. Cortés por su parte optd por dominar a las ciudades pequefas antes de lanzar
su asalto sobre Tenochtitlan. Por encima de todo, le resultaba esencial controlar el Lago
de Tetzcoco y ordend la construccién de trece bergantines que resultaron cruciales para
su victoria final. El 31 de mayo de 1521 por fin estaba listo para emprender el sitio de
Tenochtitlan. Después de dos meses de una desesperada lucha, las fuerzas combinadas
de espafioles e indigenas lograron prevalecer con toda claridad. La ciudad cay6 el 13 de
agosto y Cuauhtémoc fue capturado cuando intentaba escapar en una canoa. Cortés y sus
aliados indios habian conquistado un imperio para Carlos V, pero la hermosa ciudad de
Tenochtitlan, que tanto fascinara a los espafioles cuando la vieron por primera vez, habia

quedado en ruinas.

EL DERROCAMIENTO DE MOCTEZUMA II'Y DE SU IMPERIO

233



234

Nueva Espana

Una vez derrocado el imperio mexica, llegb el momento tan esperado de la reparticién del
botin. Tanto el ejército como el tesorero real que acompanaba a la expedicién estaban deses-
perados por echar mano del oro. Cuauhtémoc, el undécimo y Gltimo emperador de los
mexicas, fue interrogado y torturado brutalmente en un intento por descubrir déonde lo
podian encontrar. Convertido en un invalido por tan terrible ordalia y bajo cautiverio de
los espafioles, seria ahorcado finalmente por 6rdenes de Cortés en 1525, con el pretexto
de que planeaba una rebelion. Unos tres siglos mas tarde, se convertiria en el héroe nacional
de un México independiente, mientras que Moctezuma seria despreciado por pusildnime
y condenado como colaboracionista.

Cortés esperaba con ansias la aprobacién retrospectiva por parte del rey de su des-
acato original al gobernador de Cuba. Esta lleg6 por fin en mayo de 1523 en la forma de
un decreto firmado por Carlos V en el que lo nombraba gobernador y capitin general de
la “Nueva Espafia”, como se llamaria la tierra conquistada. Pero Cortés ya estaba dando
los primeros pasos para la consolidacién y ampliacién del control espafiol sobre Mesoamé-
rica. La reconstruccién comenzé en Tenochtitlan, que se levantaria de las cenizas convertida
en la ciudad de México, trazada de conformidad con las normas espafiolas de disefio urbano.
La maquinaria tributaria del imperio de Moctezuma cay6 casi intacta en manos de los
espafioles y Cortés envid a sus capitanes principales a establecer su control sobre las dis-
tintas regiones y asegurarse de que el pago de tributos continuara fluyendo hacia la capital,
ahora en manos espafiolas. En un intento de recompensar a sus inquietos soldados y tam-
bién para iniciar el proceso de asentamiento y colonizaciéon espafiolas, repartié derechos
al trabajo tributario de los indios, que resultaron ser una licencia para la explotacion des-
piadada.

Como era lo habitual en el proceso de expansion exterior de Espafia durante el siglo
xVI, los funcionarios reales seguian muy de cerca a los conquistadores. Llegado el momento,
Cortés seria marginado y se estableceria una administraciéon real que irfa metiendo bajo
control de la corona a los conquistadores y primeros colonos. En 1535 don Antonio de
Mendoza fue enviado como primer virrey del reino de la Nueva Espafia, que seria admi-
nistrado por burdcratas y jueces designados por la corona.

Mientras la conquista militar daba paso a la conquista administrativa, se emprendid
también un gran intento de conquista espiritual. En 1523 llegaron a México tres francis-
canos flamencos y, a instancias de Cortés, al afio siguiente llegaron doce franciscanos mis,
los “doce apoéstoles”, a quienes siguieron en 1526 doce dominicos. Los primeros esfuer-
zos de estos misioneros mendicantes parecieron verse coronados por el éxito. Las deidades
mesoamericanas habian sido derrotadas y su descrédito dejaba un vacio espiritual en espera
de ser ocupado por el victorioso y exclusivo Dios de los cristianos. Llenos de fervor, los pri-
meros mendicantes organizaron bautizos en masa y se lanzaron a ensefiar y predicar los
rudimentos del cristianismo a unos indios que les parecieron almas inocentes maduras para
la conversion. No pasé mucho tiempo, sin embargo, para que empezaran a surgir proble-
mas. La poblacién de Mesoamérica, traumatizada por la conquista militar y, sobre todo,

por las devastadoras epidemias europeas, asimilé muchos aspectos de la fe de los conquis-

MOCTEZUMA I

tadores, pero en formas que iban de acuerdo con su propio sentido de lo sagrado. Los ido-
los que Cortés habia tratado de desterrar estaban ocultos, pero no olvidados.

Con todo, una nueva sociedad estaba por nacer en las décadas que siguieron a la
conquista. Llegaron cada vez mas espafioles a crearse un nuevo hogar y una nueva vida en
la lejana orilla del Atlantico y los mas exitosos recibieron encomiendas de indios, al igual
que los conquistadores sobrevivientes, con lo que comenzaron a sentarse las bases de una
nueva elite. Gran parte de la elite indigena anterior a la conquista habia muerto en la lucha
contra los espafioles o a causa de la sucesién de epidemias que arrasaron el pais a raiz de
la conquista. Pero los sobrevivientes, considerados “sefiores naturales” por unos espafioles
imbuidos a su vez de un agudo sentido de lo jerarquico, trataron de adaptarse a los deseos
y estilos de vida de los conquistadores y crearse un lugar, no siempre con éxito, como inter-
mediarios entre los espafioles y las sociedades tribales a las que pertenecian.

Cortés parece haber visualizado algiin tipo de mezcla entre el mundo que habia con-
quistado y el mundo del cual provenia. Arreglé matrimonios entre los principales
conquistadores y las hijas de la nobleza indigena, tras haber tomado él mismo como amante
a la hija predilecta de Moctezuma, a quien le dio el nombre cristiano de dofia Isabel
Moctezuma. Ella tuvo una hija de Cortés antes de casarse sucesivamente con tres conquis-
tadores. Sus descendientes pasaron a formar parte de la nobleza espafiola.”” Sin embargo,
los matrimonios con mujeres indigenas fueron menos frecuentes que los amasiatos. El
resultado de estas uniones fue un niimero cada vez mayor de nifios mestizos, a caballo entre
el mundo de los conquistadores y los conquistados, un elemento indeterminado en la nueva
sociedad que comenzaba a surgir.

Inevitablemente, dicha sociedad diferfa mucho de la que habia enfrentado a Cortés
cuando lleg6 a las costas mexicanas en 1519. Los pueblos de Mesoamérica estaban acostum-
brados a la conquista y el sometimiento, pero estos conquistadores eran diferentes. Traian
consigo nuevas tecnologias, nuevos animales, nuevas y extrafias formas de ver el mundo.
Pero el mayor cambio de todos llego a través de las enfermedades que trajeron los conquista-
dores. Para finales del siglo xvI, tras una larga serie de epidemias, la poblacién indigena de
Mesoamérica pudo haberse reducido en alrededor de un noventa por ciento respecto de su nivel
anterior a la conquista. Pasaria mucho tiempo antes de que la colonizaciéon de la Nueva Espana
con inmigrantes, el crecimiento de una poblacién de sangre mixta y la lenta recuperacion de
los sobrevivientes indigenas de la catastrofe demografica empezaran a llenar el vacio.

A pesar de la devastacién, muchas comunidades nahuas lograron sobrevivir y
establecer su propio y distintivo lugar en la sociedad que se desarrollaba a su alrededor.
Habian sido tocados, en mayor o menor medida, por la religion y la cultura espafiolas,
apropiandose de unas partes de ellas y rechazando otras, dependiendo de qué tanto se ade-
cuaran a sus propias necesidades especificas y de qué tan sujetos estuvieran a las medidas
de coercién. Pero si ellos estaban cambiando a la luz de las nuevas circunstancias, lo mismo
sucedi6 con los descendientes de los espafioles que colonizaron el pais. Expuestos a la pre-
sencia generalizada de un mundo nahua que habia sido derrotado pero no destruido,
adoptaron gustos locales, respondieron a las influencias indigenas y asi se fueron volviendo
menos espafioles de lo que creian ser. El México que habria de surgir de la confrontacion

entre Cortés y Moctezuma es el legado de ambos.

EL DERROCAMIENTO DE MOCTEZUMA II'Y DE SU IMPERIO

235



‘E.- SRR S, J.mn s di Sfan fa J‘ll-"-"'a f:h

R e ot pn g

.-"i"‘rmff n_p.-_.q,-r Pk of £ et _,p;,,-jl-_,nﬂy_a; '."‘;3.
fr'..".."..-u'-ﬂ Py .-'..f.".f"ﬂ j{“-‘—_‘.ﬁ- ,-:j‘f;‘:i}ﬂtﬁﬂwj

- ;{ e g e .

] G Ve g

"'_q:'fl:’-f- .:r.-".l‘?'i'-'ll'-'l:' :f?dfw-m!ﬁ. ; )
f-“'? mu.-U#r .s.rﬂr_.d'r:‘-,-;'.._f.q-:n'.-:-'a‘e'-'ﬁ

s 7, .
P ;F.ﬂ,'.:;.-,nj}&-’a’-’?mﬁ’-"rﬂ-
~TF I -
T "'Tid'.-f.-'ﬂ-i_‘l-' I Ll

.-".:"r.-l'.l"d".-l"-‘.-l"::?ﬁ.-'.. _.-.'rrr.-:.*"'a-dﬂf-l’-"r :1'5:'-':{’-'- o iel 28

. . g AR i o P AL
FRArEA .:'::t; .fe:'-:ﬁ f-rz.r:-..",r;.rj-’:-:. .r:a} oo
- r e Ll FraTar e .3':3':.&'531 £1
Py o e s fﬂfﬂl';ﬂ"-‘ﬁ .;f";ﬁ.;.r P
.- '.ﬁ'-'e'n: J..ﬁ.‘-".-‘.r':'.-l'.:'l'a:-" .:.rm’;;, LR r:r:f_‘.{f'r.r- 0y
e“j EEER ST PR T e .-'5:?:7(.-@ i
ﬁzm{mhv ‘-Ie'-:'|.-.r1mm.:. ..-.5- .arw -e":.-l‘-&-l'i-:-'t"f
_.:ZP'.:.-M r‘.:'rxf.- Py 1 .-’a"m.-'? 2 T .-ﬁ-*,-:re
st APHA _p*.-’-'.r..-'an fm p"ﬂ FIAA. .-f_i..frn-: A
RS raaaEd FEF T e SR SO .-zm.-r.ﬁ?FA_F_,:r
A j-’:’rhr’r T g TR e .-",ﬂ'ﬁ!p:l"-".-:"ﬁ' A
Fes- e e via A AR
T T TR .d?.ei‘r.ﬂt.'ffﬁ';':'.l' ;ﬂ;m'gnﬂifnm

_,J'—"l:' T e L pw,rﬂ:'ﬂ'-"'-"-".r AR :.--"-'!2'"5-""""5":'-i
‘JP..:E {J.l'.‘jln;'.."-'ﬁl-' SRR A ﬁi‘ﬁi}j
s ot e AT AT A TG ik A
‘_F_H.-"’__,- .-'ﬁ.-_,!'__'jq'.-:.-:r.-'.'n' .|",:r.:' ' "B i A .-_'"'-"-?2'4"-{“-' 'ﬂlg
,.rma..-n'i:n m;?;n..r _:F P T fu&‘-t. Mg‘fm.*::i

-:'f:..--{?.a' fRrTA . _.-:‘F-..rr..u.-fl- Ly NS AT )

i ,;p;fs.ﬂ}m;:unﬁfmﬂ 7 .:-'ﬁ.r-_;.!'.n:ﬂ.- --"-F__.Hﬂ'

e, - f.um B g R

M. 2 o m-vl__y SIEL A e 5 Dpen der-

ARt r:'i-'ﬁ:-f-r ks A fr s A 470 S
; .-1"11-"-'-'! .-’-'-'-'-"F:'-.rr. '|..-.-".|rn SRR R A .'L".n--.r :.'.:d.'f»-'

S Ja i ?._ﬂl'.q'.ﬂ' ..-a-;..—_: AT ..m;‘
fﬂﬂ

:ffm'rr.a-fﬁt S ﬂmﬁwwﬂm. ;é{, waks

st aarelE -'?kmjp,.a__r-hf,mw ;m.ll.-"';f..;".a.- v
-j_.r SRl T S a B I _:I-,-.m:t.-::.nai.-
£ ‘-ﬁ:'-l'if PJ’ﬁJf.czﬂ b A h...f"r.—u Lrerd Fu
fzmm SR B e U el v gzee Dy pem
,':'::J;}-.-‘ﬂ:'.-‘?'fm-'.l‘__; I-'f::l'_.n"..".:?.l' TR o IR T
e i i a;ﬂ'it-r.: .-'f:c.i':.r" vor .-ﬁ:.-;ﬂ-’-“'
fﬁ’;-’rﬁ‘.’_-.#uc-fgqﬂ:?ﬁ: P .zq-..-’_.,-am.ﬂ;ﬁ-&"‘-
JLE S FIGIIER SR P T P e --"!'ﬂf"'!"‘J i
e At i‘.-#:‘.-"ﬂ.ﬂ..-:'.ﬁ: _;I.-g"_._;;..\.r'r.dﬂ R ..-.rqgﬁu'-"
f_f.!'.r.:’ YAk o 3 f;ﬁ&ar&ﬂmﬂm#mﬂ‘

El principio del fin

Cédice Durdn

Diego Durén, Historia de las Indias de Nueva Espafia y Yslas de Tierra Firme
ca. 1579 -1581

Papel, 30 x 21 cm

Biblioteca Nacional, Madrid, Vit. 26-11

Bibliografia selecta: Garibay K. 1984; Cédice Telleriano-Remensis 1995; Gillespie 2008

Quizés el mds importante de una serie de crénicas escritas

por el fraile dominico Diego Durdn (1537-1588), o por lo menos
asociadas a él, este extenso manuscrito ilustrado detalla los ritos
religiosos prehispanicos, el funcionamiento del calendario
mexicano, una historia de Tenochtitlan y la conquista espafiola,
como hechos extraidos de fuentes indigenas. Aunque en algunas
partes estd fuertemente influido por el arte europeo, las imédgenes

que lo acompafian son quizas la obra de varias manos indigenas.

Esta pagina retrata el Gran Cometa, el primero de ocho
portentos que supuestamente anunciaban la invasién espafiola
y la caida de Tenochtitlan. Los cometas eran tomados como
presagios de enfermedad, muerte, hambruna y guerra; algunas
veces comunicaban el deceso de grandes principes o sefiores.
Aunque el sacerdote guardidn del Templo de Huitzilopochtli vio
a media noche que se acercaba a la ciudad desde el este, la
figura aqui representada es probablemente la de Moctezuma |II.
Segun el texto de Durén, la noche siguiente el soberano estuvo
alerta del paso del cometa desde un techo.

La extrafia perspectiva del edificio, junto con el gesto
aparentemente temeroso de Moctezuma (a quién se le habia
advertido que el cometa presagiaba su muerte), contrastan con
la poderosa elegancia grafica del cuerpo celeste, el cual ofrece
una lectura glifica directa de su nombre nghuatl citlalin popoca

o “estrella humeante”. Quizas no es coincidencia que la cabeza
del cometa también tiene la forma de una estrella de ocho
puntas, la cual efectivamente numera los portentos: una sefial
dentro de una sefal que indica que mds estén por venir.
Ciertamente, cuando las noticias del cometa se esparcieron por
todo el territorio, “eran tan grandes los clamores y gritos
dirigidos hacia el cielo [...] parecia que el mundo iba a acabar, el
fin estaba cerca”.

Ahora, la mayoria de los especialistas estdn de acuerdo en que
los portentos fueron una invencién posterior a la conquista que se
usaron para explicar lo inexplicable, o que sirvieron como metéfo-
ras del desacuerdo publico en cuanto a las acciones de Mocte-
zuma frente al invasor y los fracasos de su régimen antes de 1519.
Otros hacen referencia a convenciones indigenas para reconstruir
la historia tomando en cuenta los principios césmicos, a través de
los cuales los eventos de la conquista llegaron a ser retratados
como una serie de desastres césmicos. La supersticion y el fata-
lismo también jugaron un papel importante en la reconstruccién
de los acontecimientos: por ejemplo, el detalle especifico de que
Moctezuma vio por primera vez el cometa desde un techo se pu-
do haber afadido a la historia varios afios después como un me-
dio de prediccién de su muerte sobre un techo.

Estd registrado que el cometa apareci6 en 1509, diez afios
antes de la llegada de los espafioles. Seguin Anthony F. Aveni,
ningun cometa conocido corresponde a ese afio; el mas cercano
fue en 1506 o afio 1-Conejo. En la creencia indigena, 1-Conejo era
un afio de “hambruna”. Algunas fuentes indigenas registran que
fue un mal afio para Moctezuma por otras razones, tanto que
cambié la fecha de la ceremonia del Fuego Nuevo para 1507. Por
lo tanto, es posible que el cometa de 1506 haya sido trasplantado
histéricamente a 1509, como el afio cuando el principio del fin
comenzé a tomar forma en el mundo mexica. Ew

237



238

Espejo de obsidiana

ca. 1325-1521, mexica
Madera y obsidiana, 27.8 x 25.5 x 1.4 cm
Patronato del Museo Britdnico, Londres, AOA Am 1825,1210.16

Bibliografia selecta: Anénimo 1968; Hildesheim-Munich-Linz-Humlebaek-Bruselas 1986,
nums. 353, 354; Serra Puche y Solis Olguin 1994, pp. 185-197; Meslay 2001; Saunders
2007; Londres 2002, pp. 473, 484; Olivier 2003, pp. 75, 111, 241-242, 252, 261-265, 351

La obsidiana es una piedra oscura semejante al vidrio que
proviene de la roca volcénica. El cronista del siglo xvi, fray
Bernardino de Sahagtn, describe cémo la obsidiana se pulia con
arena abrasiva para producir una superficie reflejante que podia
utilizarse como espejo. Se han hallado espejos de obsidiana
pertenecientes al Poscldsico en Michoacdn, la Cuenca de México
y Oaxaca. Estos se encontraban entre los regalos enviados a
Espafa por Herndn Cortés, y originalmente se adornaban con
marcos de madera, plumas y otros ornamentos perecederos. Sus
cualidades reflejantes y deformadoras los volvieron objetos
coleccionables en todas las cortes europeas.

Sahagtn describe dos clases de piedra que se usaban como
espejos: una blanca y la otra negra, esta ultima identificada como
la obsidiana. La obsidiana se asociaba al agua, la tierra y el
inframundo; estaba ligada con Tezcatlipoca (véase cat. 71), quien
frecuentemente es representado con espejos de obsidiana en las
sienes, rodeados con plumas de aguila, o como sustituto de uno
de sus pies. Ademds, el espejo de Tezcatlipoca estaba relacionado
con los aspectos nocturnos del Sol, con una funcién adivinatoria
como lo era una piedra “hablante” que predecia el futuro.
Incluso, a veces se asociaban los espejos con Huitzilopochtli.
Los espejos tenian varios significados histéricos y funciones
relacionadas con el conocimiento, la hechiceria y el descubri-
miento de las malas acciones. De acuerdo con Sahagtn y Diego
Durén, los humanos utilizaban espejos para contemplar la ima-
gen de Tezcatlipoca, mientras que los dioses los usaban para
observar a los mortales. Se decia que el mismo tlatoani poseia un
espejo de obsidiana de doble cara, probablemente similar a éste,
a través del cual podia ver a su pueblo y todo lo que ocurria en el
mundo. Asimismo, el gobernante podia usar un espejo para
interpretar los deseos de las deidades que lo guiarian por el
camino correcto. EVLL

MOCTEZUMA I

Serpiente bicéfala de turquesa

ca. 1400-1521, mixteca-mexica
Madera, turquesa y concha, 20.5 x 43.3 cm
Patrimonio del Museo Britanico, Londres, AOA Am 94-634

Bibliografia selecta: Carmichael 1970, p. 17; Pasztory 1983, fig. 58; Miller y Taube 1993,
pp. 148-151; McEwan 1994, p. 80; Townsend 1995, p. 185; Londres 2002, pp. 57, 473,
num. 294; Lépez Lujan y Fauvet-Berthelot 2005, p. 170; McEwan et al. 2006, pp. 12,
20-22, 33, 54-59; Aguilar-Moreno 2007, pp. 213-214; McEwan 2009, p. 16

El término ndhuatl cdatl se puede traducir como serpiente o
como gemelo. Los mexicas consideraban a las serpientes como
criaturas poderosas y multifacéticas que podian unir las esferas
del cosmos (el inframundo, el agua y el cielo) debido a sus carac-
teristicas fisicas y miticas (véanse, por ejemplo, cats. 69 y 70).

También se vinculaba a las serpientes con la fertilidad y el
agua, posiblemente debido al movimiento ondulante de sus
cuerpos. En la iconografia mexica las serpientes de turquesa
(xiuhcdatl) estén relacionadas con eventos celestes (véase cat.
76). En la Piedra del Sol (véase fig. 28), dos xiuhcdatl acompafian
al astro en su viaje diario a través del cielo.

Las serpientes bicéfalas (maquizcdatl) eran consideradas
como portadoras de malos presagios y estaban asociadas con
figuras de la elite. Los mexicas crefan que cualquiera que
encontrara una en su camino deberfa colocarla sobre su brazo.
Si la serpiente no podia ser removida significaba que la muerte
se estaba acercando. Maquizcdatl era uno de los nombres
otorgados al dios mexica supremo Huitzilopochtli. Por lo tanto,
no es coincidencia que cuatro serpientes bicéfalas fueran
utilizadas como brazaletes y ajorcas en la monumental escultura
de su derrotada hermana Coyolxauhqui, hallada en el Templo
Mayor (véase fig. 10).

Esta serpiente bicéfala (véase la siguiente pagina) fue tallada
a partir de una sola pieza de madera de cedro americano (Cedrela
odorata). Tanto el frente de la serpiente como las dos cabezas

estdn cubiertos de mosaico de turquesa, y el reverso ahuecado del
cuerpo estaba dorado originalmente. Las fauces abiertas tienen
colmillos amenazantes hechos de caracol Strombus, con encias y
fosas nasales representadas con fragmentos de concha roja
(Spondylus princeps) (véase también cat. 72).

Ambos morros estdn decorados con representaciones de
plumas y una doble franja de turquesa y discos de concha sobre
un fondo negro. La decoracién es similar a la que aparece en
numerosas vasijas sacrificiales o cuauhxicalli (véase cat. 62), por lo
cual, probablemente, se ligan las connotaciones moérbidas de este
animal mégico con el destino de sus victimas. Puede ser que las
cabezas originalmente hayan tenido ojos incrustados hechos de
pirita y obsidiana, y es posible que se hayan afiadido lenguas
movibles a los orificios en el centro de las mandibulas para dar
la impresién de que era una criatura viviente.

Los dos orificios de la parte superior indican que esta serpiente
bicéfala se pudo haber usado como un pectoral. Grandes efigies
zoomorfas similares que se emplearon de esta manera se ilustran
en el folio 72 del Cddice Magliabecchi, donde se representa a la
diosa de la tierra Cihuacéatl, y en los folios 9, 10 y 34 del Cédice
Borbénico (véase cat. 73). Por consiguiente, esta maquizcdat! pudo
haber sido una insignia usada u ostentada por una efigie de
Huitzilopochtli o por uno de sus representantes. EVLL

239






242

Cat. 105
Peto de armadura de
Pedro de Alvarado

Siglo Xvl, europeo

Acero, 42 x 34 cm, peso 2 kg

Museo Nacional de Historia, Castillo de Chapultepec,
ciudad de México, inv. 10-233988

Bibliograffa selecta: Martinez Chifias 1994, p. 213

Conquistador de México y Guatemala,
llamado por los indigenas Tondtiuh (“Sol”)
por ser rubio, famoso por su audacia en la
lucha, haber propiciado la matanza del
Templo Mayor de Tenochtitlan previa a la
prision de Moctezuma y el descomunal
salto que salvé su vida durante la Noche
Triste, Pedro de Alvarado es sin duda el
protagonista espafiol de mayor renombre
después de Hernan Cortés. El paso de los
siglos, sin embargo, desgasté sus huellas
materiales y lo convirtié en un personaje
de la literatura, la pintura, la crénica
histérica virreinales y algiin cédice indigena
(como el Telleriano-Remensis); pocos
objetos dan fe de su proporcién humana.
Uno de ellos, el tinico que muestra su
cardcter de hombre de guerra, es el peto
de armadura que hoy descansa en el
Museo Nacional de Historia; su llegada a
las colecciones es oscura, pero su valory
atribucién singular han sido aceptados sin
reclamos por generaciones de estudiosos.
De factura europea —posiblemente
italiana—, el peto lleva grabado a cincel y
con simpleza la palabra ALVARADO en el
medallén del lado del corazén. Pieza mas
de ornato personal que de propésitos
defensivos, sus adornos se reducen a tiras
verticales enlazadas de volutas y roleos
grabados a troquel y cincelados al gusto
del siglo XvI. Mds interesantes son los
quince medallones ovalados que enmarcan
angeles y gentileshombres, asi como a dos
caballeros andantes y en el medallén prin-
cipal a una Madona de cuerpo entero, tal
vez una Inmaculada. Estas figuras al pare-
cer fueron tomadas de ilustraciones de
libros; asi, por ejemplo, los caballeros
de yelmo empenachado sobre caballos
briosos, que son semejantes a los que
adornan las portadas de las novelas de
caballerfas leidas por los conquistadores

MOCTEZUMA I

que llegaron con Hernédn Cortés. Sin duda,
esos grabados se calcaron para ser trasla-
dados al 4cido sobre el peto. Aunque no
existen documentos que avalen con certi-
dumbre la pertenencia de este peto al ca-
pitdn Pedro de Alvarado, es una de las
piezas mds antiguas del acervo del Museo
y prueban su existencia en las colecciones
los dibujos decimondnicos que ilustraban
con orgullo nacionalista los tesoros de la
historia mexicana.

Se ha conjeturado que esta pieza fue
facturada hacia mediados del siglo de la
conquista, apenas un poco antes de que
Alvarado muriera al caerle encima un
caballo durante la batalla de Nochistlédn
contra los rebeldes indigenas caxcanes de
la provincia de Xalisco en 1541. SRS

Cat. 106
Testera para caballo

Principios del siglo Xvi, espafiol

Acero brufiido, con ribetes y grabados,

32 x 56.5 x 33.5cm

Museo Nacional de Historia, Castillo de Chapultepec,
ciudad de México, inv. 10-92271

Bibliograffa selecta: Benavente 1941, pp. 161-162; Diaz
del Castillo 1944, vol. 1, capitulo XXIII, pp. 92-93;
Sahagtin 1979, libro 12

No la cantidad sino la extrafia presencia
fue lo que hizo de los caballos de los
conquistadores un acontecimiento atroz
a la mirada indigena. El franciscano
Motolinia recordaba que “se admiraban
y espantaban de ver los caballos y lo que
hacian los espafioles encima de ellos”.

Por su lado, cuentan los testimonios
indigenas recopilados por el fraile
franciscano Bernardino de Sahagun que
se vio a los caballos como enormes
“ciervos que traen en sus lomos a los
hombres”. Llamé la atencidn la fiereza
de esos animales, forrados de hierro y
cascabeles, que bufaban, bramaban

y “sudan a mares”, seres estruendosos
que herfan la tierra con sus patas. El
cronista Bernal Diaz del Castillo recordé
que la expedicién original de Hernan
Cortés contaba con dieciséis yeguas y ca-
ballos, no todos aptos para la guerra,
que en Cuba se conseguian con dificultad
y “a peso de oro”; quince jinetes con sus
aparejos entraron con el capitdn a la Villa
Rica de la Vera Cruz.

Al igual que los jinetes, el caballo era
cubierto de armadura para soportar los
golpes durante las batallas. En particular,
la testera protegia la cara de las monturas,
y debid parecer terrible a quienes nunca
habian visto hierros ni caballos.

Después de la caida de Tenochtitlan,
alguna, como ésta, adorné las monturas
durante las fiestas como el Paseo del
Pendén o las multiples celebraciones en
las que se organizaron desfiles y “juegos
de cafias”. Muy pocas de estas piezas
sobrevivieron al siglo Xvi en una Nueva
Espafia urgida de hierro para usos no
bélicos: utiles de labranza, herramientas,
herrajes para puertas y arcones, clavos,
espuelas y arreos, fue el destino de los
metales de la guerra de conquista. SRS

243



Cat. 107
Estandarte de Cortés o del Paseo del Pendén

Siglo xv1, colonial

Damasco rojo con aplicaciones bordadas con hilo metélico y éleo sobre seda,

292 x 245 cm, aproximadamente 8 kg

Museo Nacional de Historia, Castillo de Chapultepec, ciudad de México, inv. 10-128950

Bibliograffa selecta: Garcfa Icazbalceta 1896, vol. I, pp. 44ff.; Lomnitz 2006

La memoria virreinal consignaba al 13 de agosto de 1521 como
fecha del nacimiento de la Nueva Espafia. Ese dfa, celebracién de
san Hipdlito Martir, el sobrino de Moctezuma y dltimo sefior

de los mexicas, Cuauhtémoc, fue tomado prisionero por Garcia
Holguin en la laguna de México y con ello “se gané la tierra para la
cristiandad”. En recuerdo del momento, en 1528 el Ayuntamiento
establecié una fiesta que con acierto fue calificada como “la
primera celebracién civico-religiosa de la ciudad de México”. En
1529 se decreté que “todos los afios, por honra de la fiesta del
Sefior San Hipdlito, en cuyo dia se gand esta ciudad [...] se saque
el pendodn [...] de la casa del Cabildo en que se lleve con toda la
gente que pudiere ir a caballo acompafiandole hasta la iglesia de
san Hipdlito, e ahi se digan sus visperas solemnes e se torne a
traer el dicho pendén a la dicha casa del Cabildo a caballo en la
cual [...] esté guardado [...] y no salga de él”. También se especifico
un gasto de 40 pesos para “mandar hacer el estandarte real con
el mejor sastre de la ciudad”. Este estandarte castellano, y la
multitud de banderas, pendones, guiones y estandartes que con

244  MOCTEZUMAII

los afios se fueron agregando, acompanaban al que enarbolé
Hernan Cortés durante la toma de Tenochtitlan.

Algtin cddice indigena da idea de la forma y los signos del
penddn de los conquistadores: la cruz encarnada sobre tela blanca
es el registro del Cddice Telleriano-Remensis; con una Virgen Maria
remite el Lienzo de Tlaxcala. Los 6leos con escenas de la
conquista, sin embargo, muestran una bandera con el escudo de
Castilla y Ledn sobre tela roja. El estandarte que resguarda el
Museo Nacional de Historia, en damasco y seda, hoy de color
palido, tiene huellas del rojo original; en su centro, el escudo
castellano en hilos metélicos da fe de su importancia celebratoria
el 13 de agosto de cada afio.

Una orden de la corona espafiola oficializé la fiesta a la que se
le llam¢é Paseo del Pendén; convocaba obligadamente a todas las
autoridades civiles y eclesidsticas de la capital del virreinato y
marchaban solemnemente desde la iglesia de San Hipdlito
—Ilevantada en el sitio donde fueron derrotados los conquistadores
en la Noche Triste— hasta el Ayuntamiento, y de ahi nuevamente
a San Hipdlito. Hacia finales del siglo Xvil y comienzos del xviil,
la fiesta fue de gran esplendor, aunque no pocas veces la arruiné
alguna tormenta. Las leyes emanadas de Cadiz en 1812y la
consumacion de la independencia de México en 1821 marcaron
oficialmente el final de la fiesta celebratoria de la conquista y la
“muerte de Don Pend6n” —como escribié con dnimo polémico
en 1822 José Joaquin Fernandez de Lizardi. SRS

Cat. 108
Medalla de Cortés
1529, Christoph Weiditz (ca.1500-1559)

Plomo, didmetro 5.4 cm
Patronato del Museo Britanico, CM 1906,1103.1763

La leyenda en el anverso de esta medalla muestra inscrito el afio
1529, el afio después de que Cortés habia regresado a Espafia para
defenderse de las acusaciones en su contra hechas por sus
enemigos en México. La leyenda del reverso se traduce como “La
justicia del Sefior se encarga de ellos y su fortaleza ha vigorizado
mi brazo”, aparentemente una referencia a la desestimacion de
tales cargos. La leyenda y la imagen de un brazo musculoso
bafiado en un resplandor divino también hacen referencia al coraje
y a la fe proclamada por Cortés.

El medallista aleman Weiditz naci6 en Friburgo y trabajé en
Estrasburgo antes de mudarse a Habsburgo en 1526. A partir de
1529 se uni6 a la corte del emperador Carlos V, y en ese afio viaj6
a Espafia, donde conocié a Cortés y realizé un dibujo de él en su
cuaderno (ahora en el Germanisches Nationalmuseum, Nurem-
berg). Carlos V, quien condecoré a Cortés y le otorgé un titulo y
tierras en México, pudo haber comisionado la medalla como un
obsequio adicional. Otra posibilidad es que el propio Cortés,
sabedor de que Weiditz acufiaba medallas, lo hubiera instigado
a hacerlo como un acto de autopromocién y en conmemoracién
del éxito que habia conseguido, pero esta hipétesis es tal vez la
menos probable debido la edad incorrecta de cuarenta y dos afios
que se aprecia en el anverso. PA

i i i il

245



246

Serie de enconchados

ca. 1680-1700, colonial
Oleo sobre tela y concha, 112.5 X 67.8 X 8 cm (cada uno)
Museo del Prado, Madrid, inv. 00101; 00109; 00110; 00111; 00112; 00115 y 00116

Bibliografia selecta: Garcia Sdiz 1999; Brown 2004; Martinez del Rio de Redo 2006;
Montes Gonzélez 2006

Estas siete obras fueron creadas en México a finales del siglo Xvil'y
forman parte de una serie de veinticuatro escenas de la conquista
de México. Las pinturas estdn hechas en éleo sobre madera con
areas de concha madreperla incrustada cuyo brillo natural atrapa la
luz y le da vida a la superficie. Por tal razén se las conoce popular-
mente como “enconchados”. Esta técnica pictdrica se inspiré en
objetos importados del oriente asidtico pues, durante el siglo xvil,
la Nueva Espafia se habfa convertido en la base de una ruta de
comercio rentable que unia a Espafia y China a través de las Filipi-
nas. Suntuosas sedas y biombos —de la palabra japonesa byobu
que significa rompevientos— eran descargados del galeén de
Manila en Acapulco, en la costa del Pacifico. De ahi eran transporta-
dos por tierra a la ciudad de México para el consumo de las elites
espafiola y criolla o las llevaban a Veracruz, en la costa del Golfo,
para ser embarcadas a Espafia.

Una de las obras de la serie estd firmada por Miguel Gonzalez y
fechada en 1698. Casi coincide con el gobierno, desde 1696 hasta
1701, de José Sarmiento y Valladares como virrey de la Nueva Espa-
fia. Fue él quien reclamé el titulo de conde de Moctezuma de su
primera esposa, linaje que se mantiene a la fecha tanto en México
como en Espafia. A pesar de no haber prueba documental que
sobreviva, es probable que el virrey haya tenido que ver directa-
mente con el encargo de la serie. Las pinturas se hicieron para
narrar los episodios principales de la conquista a la creciente elite
criolla: gente de ascendencia espafiola nacida en la Nueva Espafia.
Con el respaldo de la corona espafiola, éstos jugaron un papel cada
vez mds significativo en la conformacién de la nueva sociedad colo-
nial, aunque se les negé el acceso a los altos puestos. Las pinturas
tenian una funcién valiosa en cuanto a la conformacién y proyeccion
de los acontecimientos significativos y de los protagonistas principa-
les que apuntalaron el nacimiento de la Nueva Espafa. Cortés y
Moctezuma eran retratados como fundadores de este nuevo orden
en el que criollos e indios buscaban coexistir, leales a Espafia pero
buscando afirmar su propia identidad.

Cortés cena con los enviados de Moctezuma

Esta escena retrata a Herndn Cortés poco después de haber desem-
barcado en Veracruz, quien recibe a dos enviados de Moctezuma en
una comida al aire libre atendida por sirvientes. El grupo estd
sentado en una mesa debajo de un toldo con Cortés en el centro.
En el fondo se aprecia la flota de navios de Cortés, hundida por
instrucciones suyas para prevenir que sus hombres emprendieran
la retirada.

Cortés se aproxima a Tenochtitlan

Cortés estd retratado guiando una falange armada a través de la
calzada sur en su aproximacién a Tenochtitlan. Lleva una bandera

MOCTEZUMA I

roja en el centro y estd acompafiado de jinetes e infantes espafioles.
A su lado se aprecian algunos de los aliados (tlaxcaltecas) que con-
siguié en el camino. Estos eran rivales y enemigos de los mexicas, y
de buena gana se aliaron con la fuerza invasora.

Moctezuma va al encuentro de Cortés

Moctezuma gufa la procesién de nobles de la corte real de Tenoch-
titlan para encontrarse con Cortés. Es cargado en hombros por los
sirvientes de la corte bajo un toldo protector con su distintivo trono
tejido y con respaldo alto, transportado en la parte trasera. En el
fondo se ven sirvientes que tocan tambores y ondean grandes
abanicos de plumas.

Moctezuma visita a Cortés

Cortés fue alojado en el palacio que alguna vez perteneci6 a Axaya-
catl, el difunto padre de Moctezuma y antiguo soberano. Aqui,
Moctezuma visita este palacio donde Cortés y su grupo estdn acuar-
telados. Moctezuma coloca un collar alrededor del cuello de Cortés,
mientras que sus nobles sostienen charolas con joyeria fina y orna-
mentos que distribuyen entre los soldados esparioles.

Cortés visita a Moctezuma

Cortés hace una primera visita diplomética al palacio de Moctezuma.
En esta interpretacion colonial los retratos de los predecesores de
Moctezuma estdn colgados en el muro que se aprecia detras de él
para reforzar su estatus como heredero de un largo y distinguido
linaje real. Moctezuma aparece a la derecha, sefialandole a Cortés
dos tronos con el blasén de la ciudad de Tenochtitlan, con un aguila
posada sobre un nopal. La implicacién es que ellos estdn destinados
a gobernar juntos y asi formar una Nueva Espafia en la que convi-
virdn criollos e indios.

Moctezuma es capturado y encadenado

Cortés habia persuadido a Moctezuma de residir bajo el cuidado

de la guardia espafiola en el palacio de Axayécatl. Posteriormente

se enterd de la comunicacién entre Moctezuma y una fuerza rival
espafiola liderada por Narvdez en la costa. Como precaucién mandé
encadenar a Moctezuma como se ilustra en esta escena. Poco
después, Cortés ordend la remocion de imdgenes de los dioses me-
xicas del Templo Mayor e instald en su lugar un crucifijo y una esta-
tua de la Virgen Maria.

Moctezuma es presentado a su gente

Cortés dejé Tenochtitlan por un breve lapso. En su ausencia el
espafiol Alvarado condujo una masacre de cientos de nobles mexicas
que se reunieron en el recinto sagrado para celebrar la fiesta de
Toxcatl. Esto provocé la ira entre los mexicas, quienes sitiaron a los
espafioles en sus cuarteles, e iniciaron feroces ataques. En un intento
final por calmar la situacién, los espafioles llevaron a Moctezuma a
un balcén superior para que se dirigiera a la multitud reunida. En esta
escena, el pueblo enojado insulta y lanza piedras contra Moctezuma,
algunas de las cuales, se dice, lo golpearon. Murié unos cuantos dias
después. Es incierta la causa de su muerte: pudo haber sido a conse-
cuencia de sus heridas, o los espafioles pudieron haberlo asesinado
debido a que ya no era de utilidad para ellos. MSGS




-
; Ny




b
i F Y e ——
- i s s

! - J

Cat. 116

La muerte de Moctezuma
Codex Tlaxcala

1580-1585, Tlaxcala

Papel, 29 x 21 x 3.5 cm
Biblioteca de la Universidad de Glasgow, Ms. Hunter 242 U.3.15

Bibliografia selecta: Acufia 1981; Batalla Rosado 1996; Wake 2002

El Manuscrito de Glasgow (también conocido como el Codex
Tlaxcala) es una extensa historia descriptiva de la pequefia ciudad-
estado de Tlaxcala, la cual, contra toda probabilidad, conservé su
independencia frente a la expansién imperial mexica. Tlaxcala se
alié con Cortés en el ataque a Tenochtitlan y en la conquista militar
de México. De manera subsecuente, la ciudad se vali6 en gran me-
dida de tales servicios para solicitar favores especiales a la corona
espafiola. Junto con copias del ahora perdido pero tradicionalmente
escrito Lienzo de Tlaxcala, enviadas con anterioridad a la corona, el
Manuscrito de Glasgow es un excelente ejemplo de sus medios de
persuasion.

El cédice consiste en un texto en espafiol escrito por el mestizo
Diego Mufioz Camargo, una figura prominente en la Tlaxcala del
siglo XVI, quien probablemente supervisé también la narracion
pictogréfica paralela que lo acompafiaba. Compuesto de 156 dibujos
hechos con plumay tinta y a varias manos, el texto pictérico es de
fuerte influencia europea y se basa en una serie de registros picto-
gréficos tlaxcaltecas que ya habian dado como resultado la crea-
cién del Lienzo. Camargo mismo se unié a la misién diplomética

250  MOCTEZUMA II

'r. l bt
; ...ﬂ-hm;:,,ﬂm_,_;hﬁﬂrp _‘H"’"‘“‘" ﬁrm: o

¢ e B i et My m

L i Mg EE
et L T S = R |
-k . .

de 1584-1585 que fue a Madrid, donde el nuevo manuscrito fue
completado, encuadernado y presentado a Felipe Il. Se repre-
senta a Cortés, su traductora dofia Marina o Malintzin (su nom-
bre nahuatl) y un guerrero tlaxcalteca rodeados por mexicas
enfurecidos. El texto narra cémo los espafioles se vieron obli-
gados a refugiarse en el palacio de Moctezuma tras la masacre en
la fiesta de Téxcatl, y la subsecuente muerte de Moctezuma.
Podriamos suponer que se trata de un relato tlaxcalteca que
busca indulgencia real a cambio de defender la versién de la
muerte de Moctezuma a manos de sus subditos. No obstante,
en contra de la versién anterior del lienzo y del comentario en
espafiol que se encuentra debajo de la escena de la derecha
(“Muerte de Motecumatzin por una pedrada que le lanzaron los
suyos”), el escribano representé a Moctezuma en el techo de su
palacio ordenando a sus guerreros que retrocedieran a la vez que
dos esparioles se acercan a él por detrds con una cadena levan-
tada en sus manos. Para atraer la atencién hacia el detalle el
nombre del gobernante fue escrito con letras muy notorias sobre
la escena. Una explicacién de esto y otros cambios hechos en las
escenas paralelas del lienzo y el cédice es que los escribanos
que estaban a favor de los mexicas intentaron sabotear los esfuer-
zos de Tlaxcala por congraciarse con el rey espafiol, contando
que Moctezuma fue asesinado por los espafioles. Sin embargo,
en esta etapa la amenaza al estatus y los derechos materiales de
todos los grupos indigenas por parte de la corona y la colonia era
muy evidente. Por lo tanto, mds que enemistad étnica, los cambios
pueden representar una forma sutil de resistencia. EW

Cat. 117

Codice Moctezuma

Finales del siglo XVI-principios del xvil, mexica
Papel amate en dos fragmentos, 250 x 20 cm

Biblioteca Nacional de Antropologfa e Historia, ciudad de México, archivo de
testimonios pictograficos, 35-26

Bibliografia selecta: Glass 1964, p. 69; Glass y Robertson 1975, p. 170; Barlow 1995,
pp. 359-369, figs. 1-2; Batalla Rosado 1996, pp. 103, 110-111, 116 -117, figs. 4, 8;
Noguez 2009

Se desconoce cémo llegd este documento practicamente inédito
a la coleccién en donde actualmente se resguarda. Se trata de
una pictografia en forma de tira que contiene una abundante
glosa en lengua nahuatl, la cual es de compleja lectura por el mal
estado de conservacién en que se encuentra. En ella se registraron
de arriba abajo fechas anuales indigenas que van de 1419 a 1523,
asociadas especialmente a la historia de Tenochtitlan.

El texto hace mencién de Xochitépec y Mazatépec, pueblos
que se localizan al sur de la ciudad de Cuernavaca en el actual
estado de Morelos. Por tal razén, Barlow pensé que este docu-
mento pudo haberse elaborado en dicha region. Por su parte,
Noguez opina que el estilo se asemeja al de los cédices Techialo-
yan, es decir, al grupo de cédices coloniales histéricos y de tierras
que datan de los siglos Xvil y Xvill. Por tal motivo, pudiera propo-
nerse que el Cddice Moctezuma fue elaborado en aquella época.

La representacién mds sobresaliente del cédice y de la cual
toma su nombre, corresponde a la aparicién publica de Moctezu-
ma Il en el afio 1520 para calmar a su pueblo enfurecido por los
desmanes de los conquistadores. Se observa al tlatoani mexica
sobre un edificio indigena, quizd el tecpan (casa de gobierno de
Tenochtitlan). En ese momento ya habia sido preso, tal y como
lo demuestra una cuerda atada a su cuello, cuyo extremo es
sostenido con la mano por un soldado espafriol. La terrible escena
ha sido comentada por Batalla Rosado, quien subraya que este
documento es el Unico existente en donde se representa la muerte
de Moctezuma. En efecto, al lado de la escena descrita aparece
otra en la que un personaje indigena tiene una espada clavada en
el pecho. La borrosa glosa que la acompafia parece indicar que
se trata del propio Moctezuma, lo que quiza demostraria que el
tlatoani no fue muerto de una pedrada lanzada por su propia
gente, como diversas fuentes sefialan, sino apufialado por los
conquistadores. ERM

251



252

Cat. 118
Biombo con escenas de la conquista de México
Finales del siglo Xvil-principios del Xviil, colonial

Oleo sobre tela montado en diez paneles, 191 x 540 cm
Museo Nacional de Historia, Castillo de Chapultepec, ciudad de México, inv. 10-092241

Bibliografia selecta: Vargaslugo 1994, pp. 32-34

Un sorprendente artefacto barroco fue usado para resaltar la
identidad criolla novohispana: se trata del biombo, mueble de
origen oriental que se adapté al gusto mexicano con escenas casi
teatrales de la historia de la conquista de México. Este heterogéneo
vehiculo del orgullo americano fue también prueba del alto valor
que se daba a Moctezuma como emperador. Figura trégica central
del drama conquistador, se le representé coronado, cargado de
plumas, collares y piedras preciosas. Curiosamente, un acuerdo
entre los pintores le agregd como simbolo personal el aguila
bicéfala, ya fuera en la corona-diadema o en los abanicos
emplumados.

El género de pinturas al 6leo montadas en biombos data de la

MOCTEZUMA I

segunda mitad del siglo Xvll, y junto con las tablas enconchadas de
Miguel y Juan Gonzélez, dan cuerpo a un singular discurso de la
historia. Se trata de telas armadas a manera de paneles desplegables
que ofrecian una doble lectura de la conquista como épica cristiana.
El pintor buscaba resaltar los gestos y actos heroicos de ambos
contendientes. Imaginé posturas, pero no los hechos: apelé a las
crénicas de Bernal Diaz del Castillo y de Antonio de Solis. Sobre
todo Solfs, cuya crénica se publicé en Madrid en 1683, proporcioné
la estatura heroica a la historia de la conquista: tanto los espafioles
como los guerreros de Moctezuma son descritos y luego pintados
como protagonistas de la que se consideraba épica mds grande de
la cristiandad, al ganar uno de los mayores imperios del Nuevo
Mundo. Ninguno de los actores era mds grande que el otro; la
diferencia recay6 en el designio divino de la historia. Esta
singularidad barroca fue germen del posterior nacionalismo criollo
ilustrado y de la mitografia del imperio mexica que se desdoblaria
en discurso patriético un siglo mas tarde.

La lectura de las escenas propuesta por el pintor seguia dos
vertientes. Por una parte, el conjunto mantiene el relato crono-

|6gicamente secuenciado, de interpretacion libre, que comienza
en la parte superior derecha (de lo que serfa la dltima tabla) y se
lee hacia la izquierda hasta llegar a |la primera tabla, en una suerte
de desaforado bustréfedon. La secuencia corre por todas las
hojas, con cierta inclinacién hacia el centro de la composicién. La
narra-cién termina en la parte inferior de la misma primera tabla,
en una especie de registro casi circular.

Por otra parte, dada la libertad y abigarramiento de personajes
y edificios de cada momento escenificado, el lector podia ubicar
cada suceso en puntos que reconocia a través de los nimeros-
clave sefialados por el pintor, descifrados en la cartela del lado
inferior izquierdo de la primera tabla, cédigo que ubica la geo-
grafia de la guerra en el teatro de la Nueva Espafia. En el caso del
biombo del Castillo de Chapultepec la lectura no es secuencial,
sino dramdtica: la marca del numero 1, por ejemplo, es el centro
de la composicién; sefiala a Moctezuma asomado al balcén de
cara a la muchedumbre enfurecida, en el momento preciso en que
Cuauhtémoc blande ya la piedra en la honda con la que le daria
muerte. Un poco mds adelante, Pedro de Alvarado salva de un

salto en pértiga, su vida y la de su montura. El dltimo nimero
corresponde al edificio virreinal sobre Chapultepec y el acueducto
que surtia de agua limpia a Tenochtitlan.

Pintado hacia finales del siglo Xvil y primeros afios del xviil, el
biombo del Castillo de Chapultepec fue adquirido por el sabio
mexicano José Fernando Ramirez en 1859; poco después lo ingresd
a las colecciones publicas, cuando a este erudito historiador se le
encargé organizar el Museo Imperial, antecedente remoto de las
colecciones histdricas del Museo Nacional de Historia. Se sabe que
este biombo perteneci6 a la familia del conde de Moctezuma, quien
probablemente fue su comitente hacia los afios en que fue virrey de
la Nueva Espafia (1696-1701).

El biombo del Castillo de Chapultepec estd compuesto por diez
hojas-escenarios. Una restauracién arbitraria destruyé su original for-
mato de biombo para convertirlo en un largo lienzo de una pieza.
Tanto su estilo como la existencia de otro mueble similar en el Mu-
seo Franz Mayer —con el que existen, sin embargo, diferencias en
los detalles de cada escenificacion— descubren su primitiva morfo-
logia (detalles en las paginas siguientes, véase también fig. 69). SRS




254

MOCTEZUMA I

izquierda
Acompanantes en
canoas en el Lago
de Tetzcoco tocan
tambores y agitan
abanicos de pluma
para escoltar a la
columna espafiola
en su aproximacion
a Tenochtitlan.

abajo

Cortés de pie sobre
un templo mexica con
espada en mano,
levantando un
estandarte rojo que
porta el escudo de
armas de Castilla.

arriba

Pedro de Alvarado
lucha a caballo en
una desesperada
accién de retaguardia
mientras que los
esparioles huyen por
sus vidas en la Noche
Triste.

derecha

Con el palacio en
llamas detrés de él,
Moctezuma se

encuentra en un
esfuerzo inutil por
apaciguar a la iracunda
multitud. Debajo de él,
una figura identificada
en la tradicién popular
como Cuauhtémoc
blande una honda que
asestard el golpe fatal.




Capitulo 7

256

El renacimiento
del México antiguo

David A. Brading

EN 1990y 1991 el gobierno mexicano monté una extraordinaria exposicion titulada México:
Esplendores de treinta siglos en el Museo Metropolitano de Arte de Nueva York. La especta-
cular variedad de objetos exhibidos en ella procedia en proporciones iguales de los tres
grandes periodos de la historia de México: los milenios de la civilizacién mesoamericana,
los trescientos afos del imperio virreinal de la Nueva Espafia y los doscientos agitados afios
de la Reptuiblica mexicana. En el catalogo, el poeta Octavio Paz afirmaba que a pesar de
la heterogeneidad de las culturas que habian producido estos objetos, un ojo perspicaz
podia descubrir “la persistencia de una misma voluntad [...] una cierta continuidad. No
la continuidad de un estilo o una idea sino de algo mas profundo e indefinible: una sen-
sibilidad”.! En una publicacién anterior, sin embargo, Paz habia atribuido tal continuidad
a la decision de Hernan Cortés de erigir la capital de la Nueva Espafia sobre las ruinas
de Tenochtitlan, por lo que los presidentes modernos y los virreyes espafioles no serian
sino encarnaciones politicas de los tlatoque o gobernantes mexicas. Era dicha continuidad
en el poder del estado lo que le permitia a la reptblica contemporanea presentarse como
heredera legitima de tres mil afios de historia.” Sin embargo, la hipétesis dejaba mucho
por explicar. En primer lugar, Cortés y los conquistadores eliminaron la ciudad mexica,
arrasaron las grandes piramides escalonadas, destruyeron o quemaron las imagenes de
los dioses y quemaron los libros sagrados que consagraban su historia y su teologia. ¢;Cémo
y cuando se desenterr6 esa historia? ¢En qué momento los espafioles nacidos en América

comenzaron a identificarse mas con el imperio de Moctezuma que con Cortés y con

Fig. 74
Virgen de Guadalupe, por Josefus
de Rivera i Argomanis, 1778. Oleo
sobre tela. Museo de la Basilica de
Guadalupe, ciudad de México.




258

Espafia? ¢Por qué dicho imperio y la conquista que lo destruyé mantienen una presen-

cia tan grande en el siglo xx?
Logros lingiiisticos

Después de la conquista, los espafioles se apoyaron en la nobleza local y sus escribas para
organizar a los grupos de trabajadores requeridos para construir una nueva capital y crear
una economia mercantil. De igual manera, los frailes franciscanos y dominicos encarga-
dos de la instruccién religiosa de la poblacién indigena necesitaban trabajadores para
construir sus iglesias y discipulos que los ayudaran a extirpar la idolatria. En 1536 el arzo-
bispo Juan de Zumarraga y el virrey Antonio de Mendoza fundaron el Colegio de la Santa
Cruz de Tlatelolco para ensefar a los nifios mas talentosos a su cargo no sélo a leer y escribir
en castellano, sino también rudimentos de latin, historia y teologia. Con el fin de apoyar
la propagacion de la doctrina cristiana, Zumarraga importé una prensa y publicé en 1539
el primer libro impreso en el Nuevo Mundo, un breve manual de doctrina cristiana en
espafiol y ndhuatl, la lengua dominante en el centro de México. En el curso de los siguientes
sesenta afios se imprimieron al menos ciento veinticuatro libros, entre los que se contaba
un buen niimero de gramaticas y diccionarios de las principales lenguas nativas de la Nueva
Espaiia, asi como sermones ejemplares, catecismos y manuales, por no mencionar las obras
de teologia en latin y los libros en espafiol.’ Ninguno de estos logros lingiiisticos habria sido
posible sin la colaboracién de los discipulos nativos y de los nobles y escribas que preser-
varon la memoria colectiva de sus pueblos. La tarea de un escritor nativo o tlacuilo era
registrar “las hazafias e historias de conquista y guerra, la sucesion de los sefiores princi-
pales”, ademas de las sefiales del cielo, las sequias y el calendario ritual de los templos.

Los nahuas habian desarrollado una forma de escritura pictografica, compuesta por glifos

y simbolos, que al ser “leida” por un escriba entrenado, evocaba una narracién plasmada en

MOCTEZUMA II

Fig. 75
Mapa que representa la fundacién
de dos iglesias coloniales, en
Santa Bérbara Tamasolco en 1547
y en Santa Ana en 1616, en el
estado de Tlaxcala. El texto se
presenta en nahuatl con caracteres
latinos y acompafia a un paisaje
con caminos antiguos, un caudal
de agua y casas. Mapa dibujado
en papel de amate. De Pintura de
propiedades de descendientes de los
Sefiores de Tlaxcala. Museo
Brit4nico, Londres.

S5 13

Fig. 76

Personas contagiadas por la
epidemia de viruela que asolé
Tenochtitlan en los meses y afios
posteriores a la conquista. Del

Cédice Florentino, libro 12, fol. 53v.

Biblioteca Medicea Laurenziana,
Florencia.

una prosa ritmica y a menudo modelada en
forma de alocuciones solemnes. En los primeros
aflos posteriores a la conquista, las elites nativas
elaboraron nuevos cddices, ya sea para defender
v sus derechos al poder y a la tierra, o para satisfa-
_.-‘u‘fi‘é_"_' ¥ cer las demandas de sus gobernantes espafioles.

BN Asi, por ejemplo, el virrey Mendoza encargb un
cédice que enumerara el tributo pagado en
especie por cada provincia del imperio de Moc-
. tezuma.*

A medida que las elites indigenas apren-
dieron a leer y escribir textos en ndhuatl, fueron
afiadiendo comentarios escritos a estos nuevos
codices. Para 1560 los nobles con educacién, asi
como los descendientes mestizos de los espanoles
y las mujeres de la nobleza nativa, escribieron narraciones histéricas sobre Tenochtitlan,
Tetzcoco y Tlaxcala. Por otra parte, desde un principio, frailes como Toribio de Motolinia y
Andrés de Olmos emprendieron extensas investigaciones sobre la religion y la historia pre-
hispanicas. Dicha colaboracién entre los frailes y sus discipulos indigenas para recabar
informacion sobre todos los aspectos de la vida y el pensamiento autctonos puede apre-
ciarse con la mayor claridad en la Historia general de Bernardino de Sahagtn, un franciscano
experto en la lengua nahuatl, quien en los volimenes que hoy conocemos como Cddice
Florentino presentd versiones paralelas en espafiol y ndhuatl acompafiadas de numerosas
ilustraciones realizadas por artistas indigenas. Casi al mismo tiempo, Diego Duran, un
dominico educado en la Nueva Espafa, concluyé en 1581 una animada historia de los me-
xicas, llena de enunciaciones solemnes y basada evidentemente en fuentes autoctonas. En
la década de 1570, la poblacién indigena de la Nueva Espafia fue victima de una epidemia
de viruela, la ltima y al parecer la mas feroz de toda una serie, a la que sé6lo sobrevivieron
unos cuantos; asi que de la densa poblacién encontrada por los espafioles a su llegada, que
pudo haber alcanzado los diez millones de almas, para 1660 quedaba menos de un mi-
ll6n. La desmoralizacién resultante entre la poblacién sobreviviente termind con la fructifera
colaboracion entre las elites indigenas y los frailes.’

Asi como Tenochtitlan se hundi6 bajo el peso de la ciudad de México, también los
codices indigenas y las crénicas mendicantes del siglo X1 se perdieron de vista, ya sea
porque fueron enviados a Europa o porque quedaron depositados en las bibliotecas monas-
ticas. Por otra parte, aunque las cartas de Herndn Cortés al emperador Carlos V fueron
publicadas de manera individual, las ediciones se agotaron muy pronto. En los hechos, el
principal relato de la caida del imperio de Moctezuma fue la Historia de la conquista de México
publicada en sucesivas ediciones entre 1552 y 1554, escrita por Francisco Lopez de Goémara,
capellan y compatiero de Cortés en Espafia, quien ofreci6é una narrativa triunfal aunque
sobria de las hazafias de su héroe, enfatizando en todo momento su determinacién de
destruir los idolos autdéctonos y de convertir a los indios al cristianismo. Gémara se basé

a su vez en los manuscritos de Toribio de Benavente (Motolinia) para presentar breves

EL RENACIMIENTO DEL MEXICO ANTIGUO

259



260

Fig. 77

Frailes espafioles prenden fuego
a imdgenes de deidades mexicas,
incluyendo Tléloc, Ehécatl-
Quetzalcoatl y Xiuhtecuhtli.

De Descripcidn de la ciudad y
provincia de Tlaxcala hecha por
Diego Murioz Camargo, ca. 1585,
fol. 242r. Biblioteca de

la Universidad de Glasgow.

MOCTEZUMA II

o

Fig. 78

Pila bautismal labrada en una
escultura mexica invertida de
Quetzalcoatl, modificada en los
primeros afios del periodo colonial
(véase cat. 119). Es posible que
los frailes reutilizaran esculturas
como ésta para demostrar a la
poblacién indigena que sus
deidades méds poderosas habian
sido derrocadas y sometidas al
nuevo orden. Museo Nacional
del Virreinato, Tepotzotldn.

Fig. 79
Vista de la gran pirdmide de
Cholula sobre la cual se construyé
posteriormente una iglesia
cristiana. Ldmina de Vues des
cordilleres, et monumens des
peuples indigénes de 'Amérique

de Alexander von Humboldt, 1810.

exposiciones de la mitologia indigena, el sistema calendarico y ritual, y su moral austera,
todo lo cual indicaba un nivel relativamente elevado de civilizacién. También describio la
riqueza y dimensiones de los palacios reales y jardines de Tenochtitlan, y retraté a
Moctezuma como un monarca imponente. Pero todo esto era puesto en entredicho por su
énfasis en los sacrificios humanos y el canibalismo ritual practicados por los mexicas, lo
que lo llevé a concluir: “Nunca hubo, a lo que parece, gente mas, ni atin tan idélatra como
ésta; tan matahombres, comehombres [...]"°

En ese mismo afio de 1552, el fraile dominico Bartolomé de las Casas public6 su
Brevisima relacion de la destruccion de las Indias, en la que denunciaba a Cortés por la matanza
perpetrada en Cholula y por la destruccién y esclavizacion de los mexicas. Hacia el final de
su larga vida, afirmé que Cortés debié haber sido ahorcado como un delincuente comiin en
lugar de recibir un titulo nobiliario y enormes riquezas. Durante la década de 1550, Las Casas
concluy6 un tratado sistematico intitulado Apologética historia sumaria, en el que reunié una
gran cantidad de informacién sobre el gobierno y la religion de los incas y los mexicas.”

La publicacién de la Historia natural y moral de las Indias (1590) tuvo una impor-
tancia decisiva para cualquier apreciacion posterior del imperio de Moctezuma. Su autor,
José de Acosta, insistia en que las leyes e instituciones de los mexicas y los incas eran dig-
nas de respeto y sefialaban que ambos pueblos se encontraban muy lejos del elemental
salvajismo. Sin embargo, atribuy6 su idolatria a la intervencioén directa de Satands, quien

habia instalado una parodia blasfema de la religion cristiana en el Nuevo Mundo. En México,

EL RENACIMIENTO DEL MEXICO ANTIGUO

261



262

el diablo habia tomado el aspecto de Huitzilopochtli, la deidad tutelar de los mexicas, y
por medio de oraculos y profecias los habia guiado en su largo peregrinar por los paramos
del norte desde Aztlan hasta Tenochtitlan, de manera muy similar a como Dios habia guiado
a los israelitas en su viaje por el desierto. No obstante, Acosta expuso las complejidades
del calendario mexicano y acepté que sus glifos pictograficos permitian establecer una
cronologia exacta de sus monarcas.®

La recuperacion del registro histoérico, cultural y religioso de los pueblos nahuas del
centro de México alcanzé un climax inesperado en 1615, cuando se publicaron en Sevilla
los tres gruesos volimenes de la Monarquia indiagna. Su autor, Juan de Torquemada (1562>-
1624), fue un espatfiol, traido a México desde nifio, que ingreso en la orden franciscana en
1579-1580 y pronto se distinguié por sus conocimientos de nahuatl. Entre los afios 1603 y
1612 se desempefié como guardian del convento de Tlatelolco, donde “en el silencio de
mi soledad” pas6 siete afios escribiendo su magna obra y ensefiando a los nifios del Colegio
de la Santa Cruz, para entonces una mera sombra de su pasada gloria. Alli compuso una
“crénica de crénicas”, que incorporaba con todo descaro, a menudo literalmente, capitu-
los enteros de otras obras que habian quedado en manuscrito.” En su aproximacién al
pasado indigena conté con la colaboracién de Fernando de Alva Ixtlilxochitl (1578-1650),
descendiente mestizo de la casa real de Tetzcoco e historiador por derecho propio. Ambos
habian estudiado ndhuatl clasico con Antonio Valeriano, el mas consumado de los discipu-
los de Sahagtin, quien fue gobernador de San Juan Tenochtitlan desde 1570 hasta su muerte
en 1605. Torquemada no sélo tuvo acceso a los codices, sino también a una variedad de

anales indigenas escritos en ndhuatl y a las historias de Tenochtitlan y Tlaxcala, escritas

MOCTEZUMA II

Fig. 80
Representacién del dios
Huitzilopochtli siendo adorado

en un templo mexica. Hay craneos
como adorno en la pared del
fondo. De Descripcidn de las Indias
Occidentales de Antonio de Herrera,
de Antonio de Herrera y
Tordesillas, 1726.

e————l Dico Tuo PR Min
v i alormm Femortdt o -

- fﬂgﬁ“ﬂ' = :

(ON PREVILEGIO - @&

respectivamente por Ixtlilxochitl y sus ante-
cesores, y por Diego Mufioz Camargo, todos
los cuales se basaron en cédices anteriores,
“cantos” y anales en ndhuatl.”

Un rasgo peculiar en la relacion de
Torquemada era que el diablo apareci6 en
Andhuac con la llegada de los mexicas, por lo
que s6lo hasta entonces el sacrificio humano
y el canibalismo ritual se volvieron predomi-
nantes. Torquemada elogia a Moctezuma 11
por sus sabias disposiciones y su gran pruden-
cia, pero la inclusién de fuentes diversas y a
veces contradictorias lo llevaron a adoptar
una interpretacién ambigua de la conquista
espafiola. Por una parte, defini6 a Cortés como
un nuevo Moisés, que liber6 a los pueblos de
Andhuac del dominio de Satanas y los condujo
del Egipto idolatrico a la tierra prometida de
la Iglesia Catdlica. En ese sentido, acepto la
tesis agustiniana del conflicto eterno entre las
dos ciudades." Pero al momento de describir

la conquista en detalle, opuso la versién que

encontr6é en Gémara con la de la Historia gene-

ral de Sahagiin, en la que se describe con
horrible detalle la masacre no provocada de
la joven nobleza mexica emprendida por Alva-
rado. Sefialé también que la misma fuente
afirmaba que Moctezuma habia sido asesi-

nado no por una multitud iracunda que le

Fig. 81

Grabado del fraile franciscano
Juan de Torquemada predicando
desde el pulpito. Frontispicio de
Monarquia Indiana, 1615.

lanzaba proyectiles, como afirmara Cortés, sino
que fue brutalmente ejecutado por los es-pafioles.” A pesar de todo, Torquemada dedicé su
tercer volumen a una celebracion gozosa de la conversion de los indios a la fe cristiana.
Concluia con una comparacién entre Tenochtitlan, la brillante Babilonia donde Satans era
adorado como Huitzilopochtli con cotidianos sacrificios humanos, y la ciudad de México,
donde en 1600 se celebraron mas de seiscientas misas diarias en unas cuarenta iglesias y

capillas, llenas de la gracia divina de una Nueva Jerusalén.”

Amarga rivalidad

Para el 13 de agosto de 1721, bicentenario de la conquista espafiola, la principal fuente de
informacién facilmente disponible era la Historia de la conquista de México (1684), escrita

por Antonio de Solis y Rivadeneira, un importante dramaturgo espafol, quien incorporé

la informacion obtenida en las obras de Gémara y otros cronistas imperiales en una na-

EL RENACIMIENTO DEL MEXICO ANTIGUO

263



264

rracion animada y de facil lectura, llena de discursos solemnes y opiniones criticas. Solis
glorificé a Cortés como un héroe cristiano, pero innové ademas al describir a Moctezuma
como un tirano arrogante que tras ser hecho prisionero por Cortés cay6 en un estado de
pusilanime abyeccién. En todo momento exculpa a Cortés de los cargos presentados en
su contra y descalifica a la resistencia encabezada por Cuauhtémoc como un acto de rebeldia,
dado que Moctezuma habia reconocido ya la autoridad de Carlos V. Las multiples ediciones
de la obra de Solis son testimonio del gran niimero de lectores que atrajo tanto en Europa
como en América y ayudaron a justificar el imperio de Espana en el Nuevo Mundo."

Sin embargo, para finales del siglo xv11, los espafioles nacidos y criados en el Nuevo
Mundo eran cada vez mas conscientes de que su patria, término que se podia aplicar tanto
a una ciudad como a un pais, tenia una identidad histérica y una realidad social que la dis-
tinguia claramente de Castilla o Aragén. De hecho, los viajeros hablaban de la amarga
rivalidad que separaba con frecuencia a los espafioles europeos de los americanos en México.
Una expresion temprana de esta naciente “identidad americana” puede encontrarse en el
arco del triunfo erigido por el cabildo de la ciudad de México en 1680 para dar la bienvenida
al virrey entrante, el marqués de la Laguna. Su creador, Carlos de Sigiienza y Géngora, un
erudito mexicano, cubri6 el arco con estatuas de madera de
los doce monarcas de Tenochtitlan que habian gobernado
la ciudad desde su fundacion en 1327. En un comentario
impreso, caracterizaba a cada monarca como la encarnacion
de virtudes politicas especificas y saludaba a Moctezuma I1
como un “monarca absoluto”, notable por su liberalidad. En
contraste, el infortunado Cuauhtémoc figuraba como un
Cat6n indigena, siempre constante frente a la adversidad.
Toda esa estructura simbdlica estaba disefiada con la espe-
ranza de que “si era destino de la Fortuna, el que en alguna
ocasién renaciesen los Mexicanos Monarchas de entre las
cenizas en que los tiene el olvido, para que como Fenizes del
Occidente los inmortalizase la Fama”. En efecto, las virtudes
de estos gobernantes imperiales ofrecian modelos tan inspi-
radores como cualquiera de sus contrapartes romanas o
griegas de la antigiiedad.”

Sin embargo, Sigiienza y Gongora sefialaba en su
comentario “la similitud (bien pudiera dezir indentidad)
que los Indios, y con especialidad los Mexicanos, tienen con
los egipcios”, demostrada por la similitud entre sus tem-
plos, piramides, ropa y sobre todo por su comtn “modo
de explicar sus conceptos por Hieroglyphicos, y por symbo-
los”. De hecho, afirmaba ademas que los indios mexicanos
descendian en realidad de los antiguos egipcios y que
habian migrado al Nuevo Mundo a través del continente
perdido de la Atlantida, llegando “apenas después del Dilu-

vio”, cuando construyeron las dos grandes piramides de

MOCTEZUMA I

Fig. 82

Santo Tomds Apdstol predicando
en tierras tlaxcaltecas en busca de
conversiones indigenas. Museo
Nacional de Arte, ciudad de
México.

Teotihuacan en la Cuenca de México. No contento con dotar a su pais de tan distinguido
linaje, Sigiienza afirmé también que el apostol Santo Tomas habia predicado el Evangelio
en el México antiguo, donde fue inmortalizado bajo la figura de Quetzalcéatl, la serpiente
emplumada.

En 1723 se publicé una segunda edicién corregida de la Monarquia indiana de
Torquemada. Pero su brillante descripcién del “gran emperador Moctezuma” y sus impre-
sionantes palacios desafiaba los prejuicios de los historiadores “filoséficos” de la Ilustracion
europea. En 1768 Corneille de Pauw afirmé que nunca habia salido de América un solo libro
que valiera la pena leer y que los indios americanos eran una raza infantil, “una especie
degenerada de la humanidad”, sin fortaleza fisica ni altura espiritual.” Descalificé de igual
modo todas las fuentes histéricas que se ocupaban de la conquista espafiola como menti-
ras autocomplacientes y declaré que el “palacio” de Moctezuma no era mas que una enorme
choza aborigen.” Nada de esto habria importado gran cosa si Guillaume Raynal no hubiera
adoptado un enfoque similar en los numerosos volumenes de su Histoire philosophique et
politique des établissements et du commerce des Européens dans les deux Indes (1770), y, por ejem-
plo, concluyera que Tenochtitlan no era mas que “un pequeia aldea, compuesta por una
multitud de risticas chozas”, y sus edificios publicos apenas “conjuntos irregulares de
piedras amontonadas”.”

El tedlogo escocés William Robertson adoptd una perspectiva mas sensata en The
History of America (1777) al admitir que los mexicanos y los incas habian avanzado mucho
mas alld del estado salvaje, pero cuestionaba el que se pudiera considerar civilizada a una
sociedad enfrascada de modo permanente en la guerra y que observaba “una religién tene-
brosa y atroz”. Robertson criticaba a Torquemada por “su habitual propension a lo maravilloso”
y rechazaba sus “narraciones inverosimiles y conjeturas fantasiosas”.”

Quedé en manos de Francisco Javier Clavijero, un jesuita mexicano en el exilio,
publicar “una historia de México escrita por un mexicano”. En la introduccién a su Storia
antica del Messico (1780) ofrecia una bibliografia anotada de las fuentes tanto impresas como
manuscritas. Al mismo tiempo, insistia en el valor histérico de los codices indigenas y en
la complejidad de un sistema calendarico que sélo pudo producir “una nacién sumamente
cultivada”. Sin embargo, debido a su exilio, Clavijero se vio obligado a depender de una sola
fuente principal, la Monarquia indiana de Torquemada, lo que lo exasperaba por la inca-
pacidad del franciscano para reconciliar fuentes distintas y su falta general de capacidad
critica.” Cuestionaba tanto a Acosta como a Torquemada por su ingenuidad al identificar
a Huitzilopochtli con Satanas, ya que la idolatria surgia de los temores humanos, de la igno-
rancia y de la supersticién. No le parecia aceptable introducir al Diablo como agente
histérico. De hecho, Clavijero liber6 a la historia mexicana del peso del dualismo agusti-
niano de Torquemada, sobre todo porque concluia su narracién con la caida de Tenochtitlan,
sin dar cuenta de la evangelizacién de México. Del mismo modo, rechazaba de entrada las
teorias barrocas de Sigiienza y Géngora, negandose a considerar cualquier idea de una
migracién de Egipto o de una misién apostdlica a México.” En todo momento, Clavijero pre-
sentaba una defensa vigorosa de la civilizaciéon antigua de su pais y demostraba hasta qué
punto los intelectuales criollos habian llegado a definir a Andhuac y en particular a Tenochti-

tlan como el pasado clasico de su patria.”

EL RENACIMIENTO DEL MEXICO ANTIGUO

265



266

e e o O B b s
ke ot ks s @

En 1790, cuando la plaza principal de la ciudad de México fue pavimentada y vuelta
a nivelar, se descubrieron y excavaron dos monolitos prehispanicos. Una de las piedras
era una figura monstruosa de la diosa Coatlicue, decorada con calaveras y serpientes entre-
lazadas (fig. 83); la otra era un enorme disco, tallado con los glifos de una rueda calendarica
(fig. 28). Dos afios mas tarde, en respuesta al entusiasmo publico provocado por el des-
cubrimiento, Antonio de Le6n y Gama, un funcionario criollo experto en nihuatl y
matematicas, publicé una Descripcion histérica y cronoldgica de las dos piedras. El censor
eclesiastico proclamo en su autorizacién que: “Otras ambas de primer 6rden, que ilustraran
4 muchos, desenganaran 4 otros, y desvanecderan las tercas y ciegas preocupaciones con
que por un prurito de obscurecer las gloriosas conquistas de la Espafia, han llegado 4 colo-
car 4 la nacién Indiana en la clase muy inmediata a la de las fieras y brutos mas esttipidos
el Abate Raynal, el Dr. Robertson, Mons. Buffon, Paw y otros de los Filosofos ilustrados”.
Por su parte, Leén y Gama aproveché la oportunidad para presentar la primera inter-
pretacién sistematica del calendario mexicano, sustentando asi la afirmacién de Clavijero
de que México poseia fuentes indigenas a partir de las cuales se podia reconstruir una
cronologia exacta de su historia antigua. Con base en la piedra calendarica (o Piedra del Sol,
fig. 28), demostr6 que los mexicas habian empleado dos sistemas paralelos, un afio solar
dividido en dieciocho meses, cada uno de veinte dias, seguidos por un espacio muerto de
cinco dias, y un afio ritual lunar de veinte semanas de trece dias cada una. El calendario
dividia también el paso del tiempo en periodos de trece afos y en ciclos de cincuenta y
dos afios. Después de esta explicacion triunfal, la Piedra del Sol fue adosada a los muros

de la Catedral de la ciudad de México y pronto se convirtié en un simbolo nacional.*

MOCTEZUMA II

Fig. 83

Grabado en cobre del imponente
monolito de Coatlicue adornado
con craneos, serpientes, cabezas
y manos cercenadas. En la parte
inferior aparece una imagen de
Tlaltecuhtli. Lémina 1 de la
Descripcién histdrica y cronoldgica
de las dos piedras de Antonio de
Leén y Gama, 1832.

El logro de la independencia

En 1810 el parroco de Dolores, Miguel Hidalgo y Costilla, enarbol6 la bandera de una revuelta
popular contra el dominio espafiol y provoco que los jovenes criollos se alistaran en un
ejército realista que, en 1821, con Agustin de Iturbide a la cabeza, logré finalmente la inde-
pendencia de México. La primera historia de la insurgencia, escrita por un fraile dominico
en el exilio, fue publicada en Londres en 1813. Su autor, fray Servando Teresa de Mier citaba
la Breve historia de Las Casas y sostenia que asi como Alvarado habia asesinado a la nobleza
mexica en Tenochtitlan, también el general realista Félix Calleja habia masacrado a la
poblacién de Guanajuato cuando la ciudad fue retomada de manos de los insurgentes. Pre-
sentaba el logro de la independencia como el reverso de la conquista. Al mismo tiempo,
agregaba a su historia una disertacién en la que demostraba que o bien santo Tomas el
Apéstol o un posterior obispo sirio del mismo nombre habian introducido el cristianismo
en el México antiguo.

Carlos Maria de Bustamante, un abogado y periodista que se habia sumado a la
insurgencia surefia encabezada por José Maria Morelos, mostraba una vena retérica simi-
lar. En 1813 escribi6 el discurso de inauguracion pronunciado por Morelos en el Congreso
de Chilpancingo, convocado para proclamar la independencia de México. Después de una
breve comparacién de los mexicanos con los hijos de Israel en Egipto, en una metafora
audaz, Morelos comparaba a Dios Todopoderoso con un aguila mexicana que protegia a
su pueblo elegido con alas y espolones. La posibilidad de la independencia se presentaba
como una restauracién: “Estamos a punto de restablecer el imperio mexicano, mejorando

su gobierno.” Y continuaba:

iGénios de Moctehuzoma, de Cacamatzin, de Cuauhtimotzin, de Xicoténcatl y de
Catzonzi, celebrad, como celebrasteis el mitote en que fuisteis acometidos por la
pérfida espada de Alvarado, este dichoso instante en que vuestros hijos se han
reunido para vengar vuestros desafueros y ultrajes, y librarse de las garras de la
tirania y fanatismo que los iba & sorber para siempre! Al 12 de agosto de 1521,
sucedi6 el 14 de septiembre de 1813. En aquel se apretaron las cadenas de nues-
tra servidumbre en México Tenoxtitlan, en éste se rompen para siempre en el

venturoso pueblo de Chilpantzingo.”

En este discurso encontramos el germen de un nacionalismo mexicano, en el que
Cuauhtémoc y Moctezuma se unen con Hidalgo y Morelos en un mismo panteén
patriético. Cuando Bustamante describié mas tarde el desfile triunfal de Iturbide por las
calles de la capital en 1821, escribié que le parecia ver en su mente a los espectros de los
gobernantes mexicanos levantarse de sus tumbas en Chapultepec para ponerse a su cabeza.
Poco después, el Acta de Independencia hacia eco de tal identificacién con el pasado indi-
gena, al declarar que: “La nacién mexicana que, por trescientos afios, ni ha tenido voluntad
propia, ni libre el uso de la voz, sale hoy de la opresién en que ha vivido.””

Libre de la censura colonial, un selecto grupo de estudiosos mexicanos emprendié

la gran tarea de publicar e interpretar las fuentes manuscritas de la larga historia de su pais.

EL RENACIMIENTO DEL MEXICO ANTIGUO

267



268

Fue Carlos Maria de Bustamante quien public6 por primera vez en 1829 la Historia gene-
ral de Bernardino de Sahagin, a partir de una copia de la versién conservada en Espafia,
en la cual, sin embargo, interpolé polémicas notas y la disertaciéon de Servando Teresa de
Mier sobre la presencia de santo Tomas en México. En Europa, los cddices mexicanos des-
pertaron el interés de Edward King, vizconde de Kingsborough, quien en 1830 publicé sus
Antiquities of Mexico en siete volumenes en gran folio, en donde reproducia en facsimiles,
hechos por Agostino Aglio, todos los cédices jeroglificos de cuya existencia en bibliotecas
europeas se tenia noticia, con lo que dot6 a los historiadores del futuro de un recurso inva-
luable para la investigacion.

También los estadounidenses contribuyeron a la revaloracién de la civilizacién
mesoamericana. En su Historia de la conquista de México (1843), William Hickling Prescott,
historiador de Nueva Inglaterra, presentaba una narracién romantica del encuentro de los
guerreros de Andhuac con los espafioles y concluia que: “las razas azteca y tetzcocana esta-
ban mucho mas avanzadas en su civilizaciéon que las tribus n6madas de América del Norte
[...] 2 un grado no menor al de nuestros antepasados sajones bajo Alfred [...]” Pero se apoya-
ba en fuentes escritas y veia con escepticismo el valor de los cédices indigenas reproducidos
por Kingsborough y suponia que su significado nunca se descifraria. Con todo, al narrar los
sucesos de la conquista, Prescott presentaba a Cortés como el héroe de la historia, el repre-
sentante de “la moribunda edad de la caballeria”, mientras que Moctezuma era descrito
como de caricter “afeminado” y “cuya pusilanimidad brotaba de su supersticion”.”

En México, el estilo romantico de la historia de Prescott fue bien acogido y se le
tradujo con rapidez. Pero en la edicién de 1844, José Fernando Ramirez, un erudito pro-
fesor y politico, agregaba un comentario critico del “desprecio racial” de Prescott, pues en
todas las escenas de batalla se describia a los “aztecas” como barbaros o salvajes que de mane-
ra invariable daban alaridos en sefial de guerra. Al tomar nota de que el estadounidense
describia el ndhuatl como una lengua poco musical, Ramirez se preguntaba como era posi-
ble que un hombre acostumbrado a la melodia de Yankee Doodle pudiera juzgar la musicalidad
de una lengua que jamas habia escuchado.”

Fue Ramirez quien en 1833 edit6 un codice, que hasta entonces se habia conside-
rado que describia la migracion de los mexicas desde su nortefia tierra natal en Aztlan hasta
el lugar que ocuparia Tenochtitlan. Ramirez emprendi6 un andlisis riguroso de cada glifo
y demostré que la migracion habia sucedido dentro de los limites del valle central. En 1867
publicé el primer volumen del invaluable estudio de Diego Duran de la religién y la histo-
ria nativas, basado en fuentes indigenas. Entre otras labores, rastre6 la identificacion planteada
por Servando Teresa de Mier entre santo Tomas y Quetzalcéatl hasta su origen documental
en el siglo xvil y demostr6 que la teoria “carecia de mérito histérico o cientifico”.”

El principal discipulo de José Fernando Ramirez fue Manuel Orozco y Berra, un
funcionario empobrecido y asiduo estudioso que dedicé su vida a la composicion de su obra
en cuatro volimenes Historia antigua y conquista de México, publicada péstumamente en
1881 a expensas del gobierno mexicano. En todo momento, Orozco y Berra se basa en una
amplia gama de fuentes, que van desde los codices hasta los anales indigenas, tanto en
espafiol como en nihuatl. Fustigb a Cortés y a Alvarado por sus matanzas injustificadas

de indios en Cholula y Tenochtitlan, pero luego criticé la decisién de Moctezuma de admi-

MOCTEZUMA I

Fig. 84

La “Galeria de los monolitos”
en el Museo Nacional, ciudad
de México, fotografiada antes de
su inauguracién en 1887.

tir a los espafioles en la ciudad insular y declar6 que “la mas esttpida de las supersticiones

puso a este monarca imbécil a los pies del invasor”. De igual manera, rechazé la version
de que Moctezuma habia muerto por los proyectiles que le lanzaron sus stbditos enfure-
cidos y concluyé en cambio que aunque habia sido herido, Moctezuma sobrevivié hasta
la huida de los espafioles de Tenochtitlan, cuando él y otros nobles cautivos fueron sim-
plemente asesinados por Cortés, version que aparece en el libro doce de la Historia general
de Sahagtin. Siempre interesado en mantener un equilibrio razonable, Orozco y Berra lle-
gaba a la conclusién de que si bien la conquista fue un desastre sin atenuantes para la raza
indigena, logr6 incorporar a México a la civilizacion catdlica europea.”

En 1887 se devel6 una majestuosa estatua de Cuauhtémoc en el Paseo de la
Reforma, la avenida central de la ciudad de México. En el relieve de su base, exhibia la tor-
tura del desafortunado monarca a manos de Cortés. Ese mismo afio, el Museo Nacional,
situado junto al Palacio Nacional, inauguré una sala en la que se exhibieron todos los
grandes monolitos prehispanicos. El honor de presidir dicha sala se le concedi6 a la famosa

Piedra del Sol, removida de los muros de la Catedral en 1885. Hasta qué grado la civilizacién

EL RENACIMIENTO DEL MEXICO ANTIGUO

269



riac o i

A N

- 2 r
=i Fig. 85 prehispanica se habia convertido en el pasado clasico de México volvié a hacerse patente
- Escultura de Moctezuma I, , . . . , L,

e Palacio Real, Madrid. Nunca en 1889, cuando el pabelléon mexicano en la Feria Mundial de Paris se erigié6 como una

se han comisionado estatuas version moderna de un templo “azteca”, lleno de estatuas de las deidades mas pacificas y de
de Moctezuma en México.
un selecto nimero de héroes, incluyendo efigies de Nezahualcoyotl y Cuauhtémoc. Era

1\"“'“". _fﬂ’_"“"'?"‘j"

5

un pastiche impresionante que provocé reacciones muy favorables, aun cuando algunos

criticos irénicos exigieron que se les informara en cudl de las salas se llevarian a cabo los

[ Ry ARES S

sacrificios humanos. A partir de entonces, practicamente todos los pabellones mexicanos

en eventos internacionales se construyeron al estilo “indigena”.”

T

Como era de esperarse, cuando los artistas egresados de la Escuela Nacional de
Bellas Artes siguieron la moda decimonoénica de la pintura histérica, varios de ellos repre-
sentaron escenas del imperio mexica o de la conquista. Numerosos lienzos se centraban
en la fundacién de Tenochtitlan, donde se mostraba a un grupo de indios semidesnudos

que veian a un aguila posada sobre un nopal con una serpiente en las garras, en medio

=

de un valle y un lago desprovistos de presencia humana. También se ilustraban las desafor-

al;

=
i
v
|

s e LR Rt T, TR e P

tunadas figuras de Moctezuma y Cuauhtémoc en diferentes etapas de sus vidas.

-

=t

Entre 1884 y 1889 aparecieron los cinco volimenes en folio de México a través de

los siglos, impresos en Barcelona y profusamente ilustrados, con tapas color escarlata estam-

padas con una imagen dorada de la Piedra del Sol. Designado por el gobierno federal como

editor de esta magna obra, el general Vicente Riva Palacio, un destacado politico liberal y
hombre de letras, eligi6 a Alfredo Chavero para ocuparse del periodo prehispanico; él mismo
se encarg6 de la época virreinal novohispana y otros tres autores, todos ellos liberales, descri-

bieron el agitado origen y desarrollo de la reptiblica. Cuando Chavero describi6 el imperio

i i o T

,
*
B L T

mexica, no agregd mucho a la versién presentada por Orozco y Berra, y refrendé la con-
clusion de su amigo de que Cortés asesind a Moctezuma.” En contraste, la visién de Riva
Palacio sobre la Nueva Espafia aportaba innovaciones decisivas, al sostener que durante
] los tres siglos de dominio virreinal habia venido surgiendo lentamente “el niicleo de una
nueva raza”, es decir, la raza mestiza mexicana, fruto de la mezcla de los conquistadores y
subsecuentes colonos espafioles con las mujeres indigenas, uniones que sélo rara vez fueron
bendecidas por la Iglesia. Parias en un principio, estos mestizos prosperaron y se multi-

plicaron poco a poco hasta formar la base de una nueva y distintiva nacionalidad. El atractivo

.'I"

¥
E de la hipétesis de Riva Palacio fue tan grande que durante la revolucion mexicana practi-
} camente todos los pensadores nacionalistas sostuvieron que el mestizaje constituia la base
% ; de la cultura y la nacionalidad mexicanas.

5

Forjando patria

A raiz de la revoluciéon mexicana de principios del siglo Xx, el indigenismo se convirtié en

un componente integral del nacionalismo radical que caracteriz6 a dicho movimiento. En

TR W Tt . o, BT

1915 Manuel Gamio, el arquedlogo mas importante de México, publicé Forjando patria,

L

donde sostenia que siguiendo los parametros de Alemania, Francia y Japon contempora-

neos, México atin no constituia una nacion. En particular, la poblacién indigena rural, que

comprendian alrededor de dos tercios de los habitantes de la reptiblica, no participaba en

la vida nacional ni ejercia sus derechos ciudadanos. En 1917, encabezé un equipo de

EL RENACIMIENTO DEL MEXICO ANTIGUO




272

arquedlogos y antropélogos para llevar a cabo una investigacién en la zona de San Juan
Teotihuacan vy, sobre todo, para limpiar y restaurar el antiguo centro ceremonial. El Templo
de Quetzalcdatl, recientemente descubierto, fue restaurado a su antigua gloria y qued¢ listo
para el turismo. De golpe, Teotihuacan, que habia florecido durante los primeros seiscien-
tos afios de la era cristiana, se convirtié en el principal monumento ptblico de México,
con su escala impresionante que invitaba a la comparacién con el antiguo Egipto. La civi-
lizacién mesoamericana se establecié asi como fundamento de la historia mexicana.”

Mientras tanto, el equipo de antropélogos de Gamio estudio la situacion lamen-
table de la poblacion indigena de los alrededores y concluy6 que aunque sélo unos cuantos
hablaban nahuatl, mas de la mitad eran esencialmente indigenas en términos cultura-
les. Hubo un momento conmovedor cuando al investigar los registros parroquiales se
revel6 que los descendientes directos del historiador mestizo Fernando de Alva Ixtlilx6chitl
y del emperador Nezahualcéyotl vivian en la zona, reducidos a la condicién de pequenos
propietarios, felizmente ignorantes de sus distinguidos ancestros. Los antropdlogos
recomendaron expropiar las grandes haciendas que dominaban el area y dividir sus tie-
rras entre el campesinado, con la asignacién de parcelas individuales para cada familia
pero dejando la propiedad en manos comunales. Por su parte, Gamio recomendaba el
restablecimiento de la industria artesanal, en particular de la cerdmica y los textiles, ya que
con la llegada del turismo podria encontrarse un mercado directo para estos productos
en el centro ceremonial. De ese modo, Manuel Gamio demostraba que la arqueologia y
la antropologia ofrecian las mejores politicas para la construccion de una nacién mexicana
coherente y unida.”

El indigenismo de Gamio se extendié a la estética, al criticar los principios neo-
clasicos que habian dominado el arte académico en México durante el siglo X1X. ¢No existia,
aseguraba, una similitud impresionante entre el moderno cubismo y el arte mexica? En
los hechos, no se habian formulado atn criterios adecuados para juzgar la calidad estética
de los antiguos objetos indigenas. Un enfoque mas agresivo de este problema quedé expre-
sado en la “Declaracién social, politica y estética” emitida en 1922 por un grupo de destacados

artistas mexicanos:

No solo el trabajo noble, sino hasta la minima expresion espiritual y fisica de nues-
tra raza brota de lo nativo (y particularmente lo indio). Su admirable y
extraordinariamente peculiar talento para crear belleza: el arte del pueblo mexicano
es la mas sana expresion espiritual que hay en el mundo y su tradicién nuestra

posesion mas grande.

Si bien estos pintores, entre ellos Diego Rivera (fig. 86), José Clemente Orozco y
David Alfaro Siqueiros, eran modernistas, prefirieron las comisiones publicas al arte pri-
vado y plasmaron en sus murales tanto los horrores de la conquista como a los héroes de
la historia republicana.” En las exposiciones presentadas por México en el extranjero
después de la guerra, en Europa y Estados Unidos, las pinturas de estos artistas se exhibian
junto a impresionantes esculturas y relieves prehispanicos, con ceramicas y textiles indi-

genas como telon de fondo.

MOCTEZUMA II

Fig. 86
“El mercado de Tlatelolco”, detalle
de La gran ciudad de Tenochtitlan,
1945. Mural monumental de
Diego Rivera (1886-1957). Palacio
Nacional, ciudad de México.

La presencia perdurable de Andhuac y del imperio de Moctezuma en el México

moderno quedé consignada magistralmente en 1964 con la inauguracién del nuevo Museo
Nacional de Antropologia en Chapultepec. Ahi se reunieron en salas sucesivas objetos
provenientes de la gama completa de las culturas indigenas, una serie que culminaba en
la enorme sala principal, donde se colocé la Piedra del Sol, suspendida sobre los especta-
dores como simbolo de la nacién y rodeada de una multitud de objetos mexicas rescatados
en excavaciones recientes; en medio de ellos seguia figurando la venerable y terrible estatua
de Coatlicue. No sin razén Octavio Paz describe el museo como un santuario nacional y
como signo de la determinacién del estado mexicano de fundar su autoridad en el poder

y el prestigio del imperio de Moctezuma.*

EL RENACIMIENTO DEL MEXICO ANTIGUO

273



274

Cat. 119
Pila bautismal
ca. 1521, mexica, modificada en el periodo colonial temprano

Piedra volcénica, 35 x 135 cm
Museo Nacional del Virreinato, Tepotzotlan, inv. 10-544945

Bibliograffa selecta: Fernandez et al. 2007, p. 357

Cuando se completé la fase armada de la conquista, los
esparfioles comenzaron la igualmente ardua conquista espiritual
de los habitantes de sus nuevos dominios. Se construyeron nume-
rosos edificios religiosos, muchos de ellos enclavados en el cora-
zén de asentamientos prehispénicos y sobre las ruinas de las
viejas estructuras administrativas y religiosas. Los nuevos edificios
servian como plataformas de lanzamiento para el adoctrinamiento
de la poblacién indigena en la fe catdlica.

Muchos de los materiales que sobrevivieron a la demolicion
de los asentamientos prehispanicos se incorporaron a las nuevas
construcciones, entre las que se incluian iglesias y edificios secu-

MOCTEZUMA I

lares. Grandes esculturas de piedra fueron parcialmente destruidas
y reutilizadas, como fue el caso de esta imagen de una serpiente
emplumada que representa al dios creador Quetzalcéatl. La escul-
tura encontré un nuevo uso como fuente bautismal en la segunda
mitad del siglo xvI (véase también fig. 78). Se retiré la cabeza de
la serpiente y se perforé una cavidad en el cuerpo para contener
el agua consagrada usada en el sacramento del bautismo. La
parte inferior de la fuente aun tiene relieves en forma de plumas
de quetzal sobre los anillos del cuerpo de la serpiente.

Los sacerdotes esparioles bien pudieron haber reutilizado
estas esculturas para demostrar a la poblacién indigena que sus
mas poderosas deidades habfan sido derrocadas y se habian
sometido al nuevo orden. No obstante, hay reportes de resistencia
indigena a los nuevos simbolos religiosos. La secreta adoracién
de deidades prehispanicas continuaria por siglos, lo cual dio
como resultado un sincretismo religioso que todavia repercute a
lo largo del México moderno. MB

Cat. 120

Fragmento de un escudo heraldico
Siglo xviil

Roca volcdnica (cantera verde), 160 x 47 cm

Museo del Templo Mayor, ciudad de México,
inv. 10-264702 0/3 y 10-264187 0/3

Bibliograffa selecta: No publicada

Conjunto integrado por tres bloques de
piedra. Originalmente formaban parte
de un escudo cuartelado de soberania,
propio de monarcas o dinastias reales,
integrado a la fachada de un edificio.

El bloque superior estd fracturado y
representa una corona real, mientras los
dos inferiores muestran en bajorrelieve
un leén rampante coronado, simbolo del
reino de Ledn, y un castillo con tres
almenas, emblema del reino de Castilla.

Fue localizado en la década de 1990,
durante la intervencién del Programa de
Arqueologia Urbana del Museo del
Templo Mayor en el Palacio Nacional de
la ciudad de México. Dado el caracter
del escudo, es de suponerse que formé
parte de la fachada del palacio virreinal
hacia la segunda mitad del siglo Xxviil, ya
que fue a partir del reinado de Carlos Il
(1759-1788) cuando las armas de Castilla
y de Ledn vinieron a ocupar la posicion
preeminente en el escudo real de Espafia.
Tras la consumacioén de la independencia
de México, en 1821, los escudos mondr-
quicos o nobiliarios fueron retirados de
los edificios para ser enterrados o
destruidos, y tal debe haber sido el caso
con el que aqui se muestra.

El drea ocupada actualmente por el
Palacio Nacional, y por el palacio virreinal
en la época novohispana, es la misma
donde Moctezuma Il se mandé construir
un nuevo palacio como residencia al inicio
de su reinado, hacia 1502, sustituyendo
asi a las “Casas Viejas” o Palacio de
Axaydcatl, situado hacia el poniente del
recinto sagrado de Tenochtitlan. ¢JGG

275



276

Cat. 121
Lingote de oro
ca. noviembre 1519-junio 1520, colonial temprano

Oro, 5.4 X 26.2 X 1.4 cm
Museo Nacional de Antropologfa, ciudad de México, inv. 10-220012

Bibliografia selecta: Lépez de Gémara 1965-1966, p. 249; Sahagun 1997, pp. 741, 756;
Londres 2002, p. 483, nim. 333; Velasco Alonso 2007

En tiempos de la conquista espafiola la ribera occidental de la gran
isla de Tenochtitlan se extendia a lo largo de la actual Alameda
Central en la ciudad de México. M4s all4, la calzada México-Tacuba
fue alguna vez una de las calzadas que conectaba a la ciudad
imperial con tierra firme. Este fue el sitio de uno de los episodios
més draméticos en el conflicto entre la alianza espafiola-tlaxcalteca
y los ejércitos mexicas.

Para el 30 de junio de 1520 los invasores europeos ya habian
permanecido en la ciudad por siete meses. Se habfan apoderado
del enorme tesoro acumulado por Moctezuma Il y su padre
Axayécatl. Su contenido fue derretido, vertido en moldes cavados
en la tierra del palacio de Axaydcatl, y los lingotes resultantes

o, - " "y - o

R B e bed o ;

2 el £

& s = = ﬁ&u.hzgi..lmm#d; .A\.“. o :k._t'w Ipi...;,bLu ""I-J—l#ﬂ*}ni,‘ __.:}:_”l

3 By T bkl ....-7-\.45 W ey e :-m"—l-r:.u' ti i skt | h.‘lml-l'#l LR e
bRt e S, ey ol iy4

H‘“’Fu ok "#?‘*“Imwnk-:g_\;.f:ﬂ‘ TLt\'{J‘I‘I}:ﬂII\L;‘.\L&.&n Yren "\A.Fﬂ'“i‘ﬂ-‘..'fu'* ‘._‘_;Ihﬂ ..ﬂrﬁ-uw ".

u.\F...a e Lk

FI Eﬁl'ln\'s

cada lingote, se podian transportar facilmente, ya que podian
atarse al cuerpo de un hombre usando tiras de tela. Esa noche, los
invasores huyeron de la ciudad y fueron asediados por flechas y
macanas mexicas cuando se dirigian hacia Tlacopan (Tacuba) al
oeste de la isla. La lucha se extendi6 hacia la calzada debido a que
los guerreros mexicas habian destruido las canoas de los europeos
para evitar su fuga a través del lago. Los conquistadores recordaban
que “muchos [tlaxcaltecas y espafioles] cayeron [... ] que el lago se
llend y quienes venian detras de ellos podian caminar sobre las
cabezas de los muertos”.

Francisco Lopez de Gémara, el secretario de Herndn Cortés,
cuenta cémo el lider espafiol lloré esa noche por “perder tantos
amigos, tanto tesoro, tanto poder, tan grande ciudad y reino”. El
cronista Bernardino de Sahagun describe cémo después, una vez
que la isla habia sido abandonada, la primera pregunta del lider
espafiol a los sefiores de Tenochtitlan, Tetzcoco y Tlatelolco fue
respecto a la ubicacién del oro perdido en batalla el afio anterior.
Este les ordend encontrar “doscientos lingotes de oro, tan grandes
como éste, indicando con sus manos las dimensiones de la patena
de un céliz”. Sélo en el siglo XX que uno de estos lingotes de oro

fueron ligeramente doblados. Al pesar aproximadamente un kilo

Cats. 122y 123

Brazaletes

ca. 1200-1521, mexica-mixteca

Oro con plata y cobre, 8.2 x 2.8 x 1.8 cm

Museo Baluarte de Santiago, Puerto de Veracruz, Coleccién

Fisherman Treasure, inv. 10-213113 y
10-213110

Bibliografia selecta: Ortiz Ceballos y Torres 1978; Garcia
Moll, Solfs Olguin y Bali 1990; Ortiz Ceballos 1990; Nahmad
y Besso-Oberto 1993; Londres 2002, p. 483, nums. 330-332;
Solis Olguin 2004

Estos brazaletes estan hechos de una sola
pieza de oro y adornados usando las técni-
cas de la cera perdida (véase cat. 27) y de la
falsa filigrana. La decoracién aplicada consis-
te en cuatro protuberancias cénicas rodeadas
por rosetas en sus bases, con monos arafias
alternados (Ateles geoffroyi) y grecas escalo-
nadas (xicalcoliuhqui). Los monos arafia
eran asociados a Ehécatl-Quetzalcoatl, el dios
del viento, y a Xochipilli-Macuilxéchitl, el
dios de la musica, la danza y las flores. Los

MOCTEZUMA II

perdidos fue recuperado en el drea del conflicto. RVA

monos son representados aqui de cuerpo
entero, bailando, con un mechén de cabello
sobre la cabeza, mostrando la lengua, con
orejeras circulares, colas largas y estémagos
prominentes. Bordes decorativos de cordones
trenzados flanquean las protuberancias, los
monos y las grecas. La nobleza de Tenoch-
titlan usaba brazaletes de este tipo para dis-
tinguirse del resto de la poblacién.

Estos brazaletes fueron descubiertos por
un pescador de pulpos en la costa del Golfo
de México, 20 kilémetros al norte del puerto
de Veracruz, junto con otros tesoros entre los
que se inclufan varios lingotes de oro marca-
dos con el monograma del Sacro Emperador
Romano Carlos V. Esto indica que los brazale-
tes formaron parte del cargamento de un
barco espafiol que naufragé en el Golfo de
México. Los brazaletes fueron torcidos utili-
zando instrumentos alargados, posiblemente
para facilitar su transportacion. DMG

Cat. 124
Recoleccion del tributo

Cddice Tepetladztoc

1554, colonial

Papel, 30 x 21.5 cm

Patronato del Museo Britdnico, Londres, AOA Am 2006-Drg13964

Bibliografia selecta: Martinez 1990; Valle 1994: Valle 1994b, pp. 40-45, 109-110

Elaborado en 1554 en la villa tetzcocana del mismo nombre, el
Cédice Tepetladztoc es un documento juridico pintado por varios
tlacuiloque (escribanos artistas) en la tradicidn indigena, aunque
es evidente el dominio de una técnica artfstica europea. Con la
ayuda de glosas en espafiol, el texto principal denuncia las exce-
sivas exigencias tributarias hechas por una serie de encomenderos
esparioles (cesionarios de tributo indio) y el maltrato de los
habitantes del pueblo.

Posiblemente a partir de un conocimiento previo de la tradicién
orfebre de la regién, Cortés se asigné a si mismo muchas de sus
comunidades tributarias. Aunque breve, su tenencia de Tepetladztoc
(1523-1525) fue provechosa, pues el tributo anual se establecié en
cuarenta piezas de oro que comprendian pequefias piezas aplana-
das (tejuelos y hojuelas) para usarse como monedas, y un escudo
labrado en oro y plumas.

277



278

No obstante, el cédice también enlista exigencias adicionales
en el periodo de tres afios, en la forma de tres mil fanegas
(aproximadamente cuatro mil quinientos celemines) de maiz,
cuatro cargas (aproximadamente doce celemines) de mantas
finamente tejidas, once mantas bordadas y una carga adicional
de veinte mantas lujosas. Siguiendo el sistema indigena de
cdmputo de mercancias, las cantidades estdn expresadas en
plumas, puntos y varas de conteo.

Aparentemente, consciente de la inminente reasignacion
de los derechos tributarios, durante el tercer afio de Cortés, su
ayudante Antén (al centro a la derecha en la primera pagina, con
un sello ardiente en la mano) fue enviado a recolectar “todo el
oro, joyeria y maiz que pudiera”. Se llevé ochenta mil cargas de
maiz en diez sacos y una “gran cantidad de oro” en forma
de tejuelos y hojuelas, y joyeria exquisitamente forjada. Como
castigo a la entrega tardia de estos articulos por parte de los
indios, Antén até a cuatro de sus nobles y los quemé vivos.

Sabemos por otras fuentes que a principios del otofio de
1526, y como gobernador de la Nueva Espafia, Cortés emitié
una ordenanza para proteger a los indios del maltrato durante
el servicio a los espafioles. Mientras tanto, arreglé que se

gy r-*"-l:_i nE o #Iyﬂva.
B o STy S L L F 5[,_4”9 -
B o A

MOCTEZUMA I

-
T

despachara una gran cantidad de joyeria de oro a Esparia
como parte de sus ganancias personales. El inventario evoca
fuertemente el estilo de las piezas de Tepetladztoc.

A partir de 1528, la encomienda de Tepetladztoc se adjudicé
al representante de la corona, Gonzalo de Salazar. La segunda
pagina (abajo) reproduce parte de los tributos pagados en el
tercer afio: tres mil doscientas medidas de maiz (centro), dieciocho
sacos de granos de cacao (arriba a la derecha), junto con cantida-
des de mantos igualmente grandes, blusas y faldas, asi como bra-
gueros. Tales cantidades probablemente excedian por mucho las
necesidades del encomendero y de su casa, por grande que ésta
haya sido. Por consiguiente, cualquier excedente era destinado a
propdsitos comerciales. Aterrorizados por el castigo infligido ya
por el ayudante de Salazar, los indios incluyeron una gran joya de
oro (arriba a la izquierda), fabricada en la forma de un escudo
ceremonial. En el centro, el motivo xicalcoliuhqui en mosaico (un
simbolo del Sol) estaba probablemente labrado con plumas. No
satisfecho, Salazar también demandé a la esposa del gobernador
indigena de Tepetladztoc. Cuando esto fue rehusado, el goberna-
dor fue despojado de su titulo y le ordenaron que cuidara las ovejas
de Salazar por ochenta dias. EW

o B

L=
e

Cat. 125

Herederos de Moctezuma
Cédice Cozcatzin

ca. 1572

30 x23.5x1.5cm

Bibliothéque Nationale de France, Paris
Manuscrits mexicains 41-45, fol. 1v

Bibliografia selecta: Gillespie 1989; Valero de Garcia
Lascuréin et al. 1994

El Cédice Cozcatzin consiste en dieciocho
paginas por los dos lados (auin existentes)
de una escritura icnica con comentario

en ndhuatl y espafiol. El cédice denuncia
expropiaciones de tierras indigenas en Te-
nochtitlan a finales del siglo xvi, respaldado
con importantes datos histéricos, genea-
l6gicos y econémicos.

Encima de una posible representacién
de la capital insular, la primera pagina
representa el glifo toponimico de la ciudad
(izquierda) sobre el cual descansa la xiu-
huitzolli o diadema imperial. Moctezuma I
estd sentado a un lado, en el tepotzoicpalli
de junco tejido que denotaba su alto estatus
y, en su presencia, aparecen dos de sus des-
cendientes conocidos en el periodo colonial
como Isabel y Pedro. Las lineas que los vin-
culan con Moctezuma establecen la relacion
genealdgica, aunque el panel esta lejos de
ser un retrato familiar.

Con su hermano en una posicién
secundaria e inferior, Isabel sefiala directa-
mente a su padre, mientras que alza la
mirada hacia el comentario enmarcado, el
cual hace referencia al primero de sus tres
matrimonios arreglados con espafioles.
Moctezuma es, por tanto, representado
postumamente pero, mediante Isabel, estd
de alguna manera asociado con el consorte
extranjero. Mientras que la colocacién de
la diadema real sobre la cabeza de Isabel
en vez de su glifo onomdstico bien podria
registrar un titulo formal, tal como “hija del
sefior”, los estudiosos han argumentado
que a través de la linea sanguinea femenina,
Isabel —con un esposo indigena—, era la
clave para el renacimiento de la dinastia. EW

279



280

MOCTEZUMA II

Cat. 126

Retrato de Moctezuma

De André Thevet, Les vrais pourtraits et vies des hommes
illustres grecs, latins et payens...

1584, Paris

Grabado en cobre
Biblioteca Britanica, Londres, 134.f.13

Bibliografia selecta: Lépez de Gémara 1552; Lépez de
Gémara 1569; Thevet 1584; Diaz del Castillo 1632; Thevet
1671; Keen 1985; Cortés 1986; Schlesinger y Stabler 1986;
Berdan y Anawalt 1992; Schlesinger 1993; Hajovsky 2009

El viajero, fraile franciscano y prolifico
autor André Thevet (1502-1590) poseia
varios titulos, incluidos los de cosmdégrafo
real en la corte de Francia y capelldn de
Catalina de Medici. Su retrato de Mocte-
zuma apareci6 tardiamente en su carrera
y més de sesenta afios después de la
conquista de México; sin embargo, fue el
primer retrato del rey mexica visto en
Europa. Elaborado durante la transicion
del grabado en madera al grabado en co-
bre, Thevet le da el crédito a un grabador
anénimo flamenco por los doscientos
treinta y tres retratos de su libro, los cuales
incluyen temas clasicos y novedosos como
exploradores, cartégrafos y conquistadores.
Mientras que sus retratos fueron copiados
de varias fuentes pictéricas (bocetos, im-
presos, pinturas e incluso vitrales), no

habfa ninguna base semejante para la
imagen de Moctezuma. Sin embargo,
Thevet consiguié expresar una imagen del
rey a partir de varias fuentes, entre las que
se inclufan relatos escritos de primera mano
y manuscritos pictéricos mexicanos que
tenfa en su coleccién.

El primer reporte como testigo ocular
de Moctezuma vino del conquistador espa-
fiol Herndn Cortés, quien describié al rey,
su ciudad y sus riquezas en su Segunda
Carta al Emperador Carlos V (1520). El rela-
to de Cortés fue seguido por una descrip-
ciéon mds completa escrita por su secretario
Francisco Lépez de Gémara, quien en 1552
publicé su Conquista de México. Bernal
Diaz del Castillo, uno de los hombres de
Cortés durante el encuentro de 1520, recor-
dé de memoria la imagen del rey en una
descripcién aun mds completa de 1568.
Aunque la Verdadera historia de la conquista
de la Nueva Espaiia de Diaz del Castillo no
fue publicada sino hasta 1632, es probable
que Thevet tuviera acceso a éste y otros
manuscritos, asi como a los reportes ver-
bales de exploradores y conquistadores
que conocib en sus viajes.

El retrato hecho por Thevet del rey
mexica combina aspectos de estas tres des-
cripciones textuales con otro tipo de fuente

—el manuscrito pictérico indigena cono-
cido como Cddice Mendoza—, el cual
aparentemente tenfa en su coleccién para
1553, dos afios antes de que hiciera su
Unico viaje a América. Su grabador fla-
menco representd objetos de este codice
en una forma tridimensional inédita: Moc-
tezuma viste un manto sencillo (tilmahtli)
y la diadema real mexica (xiuhuitzolli)
mientras sostiene una lanza con punta
de obsidiana (itztopilli) y sefiala hacia un
escudo (chimalli) que cuelga delante de
su brazo derecho. El artista va mds alla al
unir la piel y el plumaje de un quetzal a
la itztopilli, y al anadir joyas y plumas a su
xiuhuitzolli y tres bivalvos al chimalli. Estos
objetos no tienen su origen en el Cddice
Mendoza y pudieron haber sido dibujados a
partir de un gabinete local de curiosidades.
Thevet anima a los espectadores de los
True Portraits a comparar a los reyes
amerindios con sus rivales conquistadores,
sugiriendo que los primeros sirvieron “me-
ramente como papel, bronce o marmol
sobre los cuales inscribir la memoria inmor-
tal” de los hechos de los segundos. Por lo
tanto, es interesante que aparezca su version
del rey mexica notoriamente sin la barba
descrita en reportes tempranos de testigos
oculares e ilustrada en el retrato de

281



282

De A Theuet,Liure VIII. 614
MOTZVME, ROT DE MEXIQFE
i Chapitre, 141

Ovws ainfiquva hase & eminent edifice,
tant plusil et eflewné fai fl v plusgedd , plus
lowrd & plus defol £ foubee- G, dés il
vientd boule-verferaulli tant plus hant lone
maontesles Princes, fils vicnnent i trelbu-
cher,ceft alors quiils fons ples pieciox &
1 plus harrible elelae que fils medent cité
’ M riches fi hant, Lexperience iuftificrade ma
dire, 8 notamment le prefent ditours, quureprelentera vo absbrepé
dec I‘cﬂ:tdulama.gmﬁcm:ﬁ:ndwlﬁ dece Ray,quif ml’m::T:

Qo004 i

MOCTEZUMA II

Moctezuma en su palacio que aparece en
el Cédice Mendoza (véase cat. 17). Thevet
buscaba alimentar el creciente apetito por
parte del publico de iméagenes y relatos de
reyes indigenas, mientras que informaba
sobre hombres ilustres de la época del
descubrimiento. Moctezuma es uno de
varios gobernantes indigenas que aparecen
en el libro de Thevet retratados sin barba
y adornados con armas indigenas y articu-
los de plumas, mientras que sus rivales
conquistadores portan barbas cerradas
(cf. Hajovsky 2009). Al conquistador se le
confiere superioridad en este relato, pues
ilumina a Europa con nuevas gentes,
riquezas y objetos de belleza. El retrato
grabado facilitaba las comparaciones y se
convirtié en una manera viable de comuni-
car la personalidad de Moctezuma a un
publico emergente que no sélo queria
escuchar sobre el rey mexica, sino también
verlo. PTH

Cat. 127

Retrato de Moctezuma

De Arnoldus Montanus, De nieuwe en Onbekende weereld of
Beschryving van America en’t Zuid-land... 1671, Amsterdam

Grabado en cobre, 48 x 33 cm
Biblioteca Britanica, Londres, 147.h.4, fol. 244r

Bibliografia selecta: Acosta 1590; Dryden 1670; Montanus 1671; Ogilby 1671;
Honour 1975; Pagden 1983, pp. 32-45; Ellingson 2001

En 1671 el holandés Arnoldus Montanus y el inglés John
Ogibly publicaron libros ilustrados acerca del Nuevo
Mundo con los mismos grabados en cobre, los cuales
inclufan este retrato de Moctezuma como un truculento
guerrero amerindio. El texto sobre Moctezuma se deriva,
en gran medida, de la Historia natural y moral de las Indias
de José de Acosta (1590), en el que el autor traduce el
nombre del rey como “el que se enoja sefiorialmente”.
Aunque Montanus cita a André Thevet como una de sus
fuentes, se aparta draméaticamente del retrato del francés
de 1584 (véase cat. 126). Irénicamente, Montanus retrata
las prendas emplumadas del rey como Thevet las descri-
be en el texto, aunque Thevet retrata al rey con un manto
sencillo (tilmahtli). Montanus también transforma la
corona del rey en una banda de tela con joyas incrustadas
que soporta una diadema de plumas. Al darle otra vesti-
menta al rey, Montanus transforma la imagen de Thevet
de un humilde sirviente, produciendo un equivalente
visual del Buen Salvaje, como fue popularizada por el
dramaturgo inglés John Dryden en The Indian Emperor.
Moctezuma, cuyo nombre invocaba temor y respeto,
emerge como un joven nubil de piel oscura de aproxima-
damente veinte afios de edad. Las tensiones entre
salvajismo y nobleza son evidentes gracias al vestido em-
plumado del rey y el paisaje de una ciudad clasica
detrds de él. La mirada de Moctezuma estd alejada del
espectador, desafiando la sujecién politica y, sin embar-
go, sus atavios son distintos a los de cualquier ejemplar
mexica sobreviviente. El escudo, con sus bandas entre-
lazadas (que sugieren los juncos usados para el soporte
estructural de los escudos mexicas) y plumones, se pa-
rece al “escudo de Huitzilopochtli” visto enfrente de cada
rey mexica en el Cddice Mendoza. No obstante, los ejem-
plares existentes revelan que las plumas cuelgan hacia
abajo en vez de rodear los escudos mexicas. Sin embar-
go, Montanus y su grabador representan a un rey poli-
ticamente activo en Europa, cuyo atuendo emplumado
es un recordatorio dramético del Buen Salvaje: verda-
deramente un “sefior enojado”. PTH

|

SRR T R e P SR

.

TR R TSSO TR P, P e i b

i e e i

283



284

Cat. 128

Moctezuma nombra al rey de
Espaiia sucesor de su imperio:
le ofrece lealtad y tributo
Andénimo, ca. 1785-1800

Oleo sobre cobre, 66.2 X 49.3 cm
Museo de América, Madrid, inv. 00229

Bibliografia selecta: Cuadriello 1999

Aqui, Hernédn Cortés es retratado en una
escena interior como un representante
del emperador Carlos V, sentado bajo un
escudo que ostenta las armas de Espania.
Estd rodeado por sus capitanes y un no-

tario que escribe los detalles del encuentro.

Moctezuma también estd acompafiado de
sus nobles y se aproxima de rodillas a
Cortés, ofreciéndole regalos. Como el texto
inferior indica, la pintura captura el mo-
mento en que “Moctezuma nombra al rey
de Esparia el sucesor de su imperio: le
ofrece lealtad y tributo”.

Tanto el texto como la imagen estén
directamente inspirados por la edicién de
un libro del cronista del siglo xvil Antonio
de Solis, Historia de la conquista de México,
que fue publicado en Madrid en 1783.
Esta pintura pertenece a una serie de vein-
ticuatro pinturas en cobre que muestran
la conquista de México, basadas en las
ilustraciones de esta edicién de la obra de
Solis. MCGS

MOCTEZUMA I

Cat. 129

Retrato de Moctezuma
Atribuido a un miembro de la familia Arellano
ca. 1700

Oleo sobre tela, 185 x 100 cm
Coleccién Familia Maillé

Bibliografia selecta: Cuadriello 1999; Cuadriello 2004

Recientemente dado a conocer de una
coleccion privada en la ciudad de México,
este retrato es una imagen profundamente
contemplativa de Moctezuma. Cuadriello
ha sugerido que se pudo haber producido
para un salén de retratos reales colectados
y encargados por el virrey José Sarmiento
y Valladares (1696-1701), quien se casé
con una descendiente de Moctezuma y
portaba el titulo de conde de Moctezuma
y Tula. En la inscripcion en la parte inferior
se lee “el Monarca Montesuma”.

Cuadriello identifica al artista anénimo
como un miembro de la familia Arellano,
quienes estuvieron activos a inicios del
siglo xVIIl. La capa ondeante roja del rey
es casi una extensién de la cortina que lo
enmarca. Es representado con una edad
de aproximadamente cuarenta afios, con
una densa barba, y porta una ttnica em-
plumada multicolor debajo de una coraza
militar romana con bordes de ornamentos
de oro. Su armadura comprende un cin-
turén con una hebilla heraldica con incrus-
taciones de joyas, broches, collares y un
maqudhuitl (macana con filos de obsidia-
na) con una cabeza de dguila como
mango. Porta una xivhuitzolli de oro (dia-
dema real) y posa la mano izquierda sobre
su corazdn, mientras mira melancélica-
mente cémo su cetro desciende a una
corona europea que yace junto a sus san-
dalias doradas.

Como Cuadriello apunta de manera
elocuente, el gesto de Moctezuma es de
subyugacién espiritual y politica. Su gesto
lo relaciona con retratos contemporaneos
de la adoracién de los Reyes Magos, como

el cuarto rey en reconocer a Cristo en Be-
lem como rey de reyes. El retrato de las dos
coronas subraya su papel dual en la Nue-
va Espafia colonial. Su xiuhuitzolli mexica
ahora lleva el aguila bicéfala de los Habs-

burgo, mientras que la corona europea en
el suelo estd rematada con el simbolo
mexica de Tenochtitlan: el dguila posada
sobre un nopal. Este didlogo interno
refuerza a Moctezuma como rey interino

de Tenochtitlan antes del advenimiento de
la monarquia de los Habsburgo en México
con Carlos V. Por extensién, al imperio
mexica se le otorga un estatus andlogo al
de Roma, el cual fungié como centro
ideolégico del Sacro Imperio Romano.

Moctezuma, asi, une los dominios politicos

y espirituales del Viejo y el Nuevo Mundo:
un adecuado retrato del rey en el palacio
del virrey. PTH

285



286

Cat. 130

Retrato de Moctezuma
Atribuido a Antonio Rodriquez
Finales del siglo xvii

Oleo sobre tela, 185 x 160 cm
Museo degli Argenti, Florencia, inv. 1890 num. 5158

Cat. 131

Retrato de Moctezuma
Sor Isabella Piccini

Finales del siglo xvii

Grabado, 47 x 28 cm
Biblioteca Britdnica, Londres, 1446.k.18

Bibliografia selecta: Solis 1684; Solis 1704; Pérez de Ribas
1968; Heikamp 1972; Torquemada 1975-1983; Escalante
Gonzalbo 1997; Escalante Gonzalbo 2004

Hacia finales del siglo xvil, Cosme Il de
Medici encargé un retrato de Moctezuma
pintado por un artista mexicano. Parece
que el viajero italiano Giovanni Francesco
Gemelli Carreri llevé a cabo esta tarea,
trabajando cercanamente en México con
el criollo erudito (espafol nacido en
México) Carlos de Siglienza y Géngora
para producir este retrato. La pintura es
el primer retrato de cuerpo entero de
Moctezuma creado casi doscientos afios
después de la conquista espafiola.

Con una pose natural o contrapposto,
el rey viste un manto multicolor, braguero
y corona mexica, todos los cuales estdn
tejidos con motivos mexicas, bordados
con ornamentos barrocos y con plumas.
Sus sandalias estdn decoradas con oro y
en los brazos y piernas lleva bandas de
oro. Porta una rodela con plumas 'y
equilibra su pose con una gran lanza que
apunta hacia el suelo. El joven y musculoso
rey se mantiene firme y resuelto mirando
al espectador desde una habitacién senci-
[lamente decorada con vista a una escena
ceremonial.

Escalante Gonzalbo atribuye la pintura
al artista novohispano Antonio Rodriguez
(1636-1691) y lo relaciona con los retratos
hallados en cddices indigenas de la Nueva
Espafia (figs. 7y 15). No hay duda de que
la pintura se originé en la Nueva Espafia y
que estd relacionada con retratos de los
cédices. No obstante, el modelo para la
imagen pudo haber sido un actor indigena
que participaba en la famosa “danza de
Moctezuma” durante las ceremonias dedi-

MOCTEZUMA I

cadas al sacramento cristiano de la euca-
ristia. Tales ceremonias son descritas por
el jesuita Andrés Pérez de Ribas y el fran-
ciscano Juan de Torquemada, del siglo
XVII; escenas de estas representaciones
fueron incluidas en pinturas y biombos

contemporéneos (véase cat. 118). Dicho
evento puede ser visto en la esquina infe-
rior izquierda, representado en el momento
en que el emperador entra a la danza. Cua-
tro sefiores vestidos de manera similar lo
llevan a la escena, mientras que una figura

fuera del lienzo sostiene un toldo circular
de plumas sobre él. Dos figuras mds,
vestidas como sefiores, ponen telas o flores
sobre el suelo, mientras que los tambores
comienzan a ser tafiidos. Otros acomparian-
tes llevan ramos de flores a la ceremonia.

Mientras que esta pintura permanecid
en ltalia, tuvo un mayor reconocimiento
a través de la edicion italiana de 1704 de
la Historia de la conquista de México de
Antonio de Solis, donde aparece como una
copia grabada por la monja Isabella Piccini
(cat. 131). La impresién contiene la inscrip-
cién: “retrato de Moctezuma, grabado del
original enviado desde México al Serenisi-
mo Gran Duque de Toscana”. El texto
original de Solis fue publicado en espafiol
en 1684 como una historia revisada en
apoyo a la menguante monarquia de los
Habsburgo, repitiendo mucha de la
informacién de los relatos del siglo xvi.
Mientras que Solis reitera que Moctezuma
le concedié su imperio a Cortés y por exten-
sién a Carlos V, el retrato retiene su intensi-
dad como un rey indomable y valiente. Uno
se pregunta coémo se habra recibido la pin-
tura en la corte de Cosme, dado que
reforzaba nociones coloniales de la subjeti-
vidad indigena.

El retrato ofrece un acercamiento hacia
la pompa barroca en la Nueva Espafia,
debido a que la ceremonia misma esce-
nifica la devocién indigena hacia la euca-
ristfa cristiana. La figura —posiblemente
un modelo vivo de dicha fiesta— porta la
vestimenta de esa época como se ve
también en manuscritos y pinturas de los
siglos XVI y XVIl. Los aspectos politicos de
“la danza de Moctezuma” pueden no haber
cruzado el océano Atléntico a la Toscana,
pero son reforzados por la insercién del
retrato en la Historia de Solis, la cual
traducia al italiano la perspectiva espafiola
de la conquista. Al igual que la representa-
cién de Moctezuma frente a la eucaristia,
el retrato impreso complementa la historia
imperial espafiola, al tiempo que llama
la atencion hacia el origen mexicano de la
pintura y a su destino italiano. PTH

e e

e

e . . P

B

287



Capitulo 8
]

288

Repensar a Moctezuma ||

Salvador Rueda Smithers

EN 1924, DIEGO RIVERA pintaba en el antiguo edificio virreinal convertido en oficinas
de la Secretaria de Educacion Publica. La revolucién mexicana habia terminado y se imag-
inaba un futuro luminoso; el viejo edificio, gris por siglos, ahora veia poblados sus muros
de colores y de mensajes prometedores. Artista e ide6logo, Diego Rivera representaba con
simbolos y alegorias el novedoso sentido del cosmos: segiin él, el siglo Xx habia nacido
del ajuste de cuentas con la historia; la revolucién reinventaba la justicia y en las paredes
buscaba reflejar las formas del nuevo pacto con el destino.

El programa iconografico de Rivera incluy6 a los cuatro martires de la historia mexi-
cana. Son los héroes teliiricos, los que brotan de la tierra. A cada uno lo distinguié por llevar
simbolos que les dan perfil en la historia y en el arte. Tres de ellos, héroes modernos, de
rostros singulares, legibles, son retratos. El cuarto, sin embargo, es un héroe remoto, fun-
dacional, y sus signos son producto de la convencién plastica del siglo xix: el fuego del
tormento y la cuerda con la que se le ahorco, y que nutrieron los relatos nacionalistas.
Pero la presencia de otro instrumento resulta extrafia: en las manos sostiene una honda
con un canto rodado. Se trata de Cuauhtémoc, Gltimo gobernante mexica. Las herramien-
tas de tortura y muerte lo descubren; no asi la honda, que remite a un hecho ya para
entonces casi olvidado. Pero Diego Rivera queria recordar a todos que fue Cuauhtémoc,
seglin atestiguan las pinturas en los biombos virreinales, quien al comenzar la guerra de
defensa contra los conquistadores espafioles en 1520, blandié su honda y mat6 de una

pedrada a Moctezuma.

Fig. 87

Diego Rivera (1886-1957), Retrato
de Cuauhtémoc, ultimo lider mexica.
Mural, 204 x 134 cm. Secretaria de
Educacién Publica, 1924, ciudad
de México.




290

BIBLIOTECA DEL NIND MEXICANO

ERNAN CORTES

BIBLIDTECA DEL NIRO MEXICAND
A PRISION-NorTR)
:;ELjLT[.HL‘: UTALE

Cagii S B o Eo R ; :
MAUCCI H.™ MEXICO MAUCCI H.” MEXICO

El destino histérico de los dos tltimos siglos fue ambiguo con Moctezuma. De ser
la barroca figura tragica de un emperador pagano y decadente, derrotado por emprende-
dores y valientes cristianos, duefio de un imperio amarrado rigurosamente a su voluntad,
paso a ser figura de segunda fila. El siglo XiX lo vio con vergiienza; al ser victima de sus
pesadillas —el miedo al legendario regreso del dios Quetzalcéatl, quien le arrebataria el
poder—, fue complice de la derrota de los mexicas. Al mismo tiempo que Herndn Cortés
cambi6 de héroe a villano, la estatura dramaética de Moctezuma decaia conforme la de
Cuauhtémoc, su valeroso y digno sobrino, crecia: por la imposicién de la historia oficial,
el medroso emperador dejé el lugar al primer héroe de la nacionalidad mexicana.
Curiosamente, también se le penso sin timidez como figura paradigmatica del florecimien-
to de lo mejor de la historia mexicana: se imaginaba el enorme imperio de Moctezuma —*“el
Magnifico’—, sin paralelo en la geografia americana. El Cédice Mendoza explicaba ya que
“Motecuhzoma, soberbio, se hizo temible a propios y extrafios”; en sus hojas desfilan los
glifos de pueblos a los que conquisté y obligé a tributar: “hizo conquistar quarenta y qua-
tro pueblos... y los sujeté debajo de su sehoryo e inperio”. Los maestros y estudiantes de
pintura de la Academia de San Carlos usaron pasajes de su vida para ejercitar la capaci-
dad de composicién y el pulcro uso de la paleta; escenas como la presencia de los mensajeros
ante el monarca con las noticias de los recién llegados espafioles, dieron pie a pinturas de
tema histérico acordes a las ortodoxias europeas.

Una suerte de leyenda negra lo envolvia en 1900. El famoso grabador José
Guadalupe Posada lo imaginé como un monarca dudoso. Siguiendo los relatos para lectores
infantiles del escritor Heriberto Frias, Posada ilustr las portadas de varios episodios de his-
toria antigua en los que el emperador mexica veia con asombro e impotencia el curso de los
acontecimientos: los pequefios voliumenes de la Biblioteca del Nifio Mexicano vieron apare-

i

cer los relatos fantisticos “Hernan Cortés ante Moctezuma”, “La prisién de Moctezuma o
el tltimo ultraje”, “El suefio de Moctezuma o la profecia de la conquista”, entre otros, que

lo imaginaban en medio de la fatalidad.' En 1925, al momento en que Diego Rivera pintaba

MOCTEZUMA I

BIELIDTECA DEL NINO MEXICAND

Figura 88

Tres portadas de la serie Biblioteca
del Nifio Mexicano. Grabados de
José Guadalupe Posada, 1900.

a Cuauhtémoc para recordar a Moctezuma, el mismo Heriberto Frias reiter6 el juicio nega-
tivo que antes envolvi6 de puerilidad sus cuentos histéricos. En el libro conmemorativo
del VI Centenario de la fundacién de la ciudad de México, Frias afirmé que al comenzar
el siglo XvI “aparecio el tristemente célebre Moctezuma Xocoyotzin, en quien se vinculaba
la doble maldicién de gran general de ejércitos conquistadores y rapaces y de Sumo Pontifice
de un sacerdocio intrigante y embrutecedor, realzindose por su odio al pueblo laborioso y
por los privilegios que concede a sus adivinos y demas cortesanos que le entenebrecieron
atin mas, haciéndole tan despoético y opulento como supersticioso y cobarde”. Su culpa fue
debidamente castigada; tenido por cobarde, “los mexicanos lapidaron a Moctezuma y una
pedrada le quité la vida”.> No mencion6 a Cuauhtémoc; la légica épica ya no lo confronté
con su tio emperador, sino contra el invasor Hernan Cortés.

Asi, entre 1946 y 1950, afios en los que se “descubrian™ los restos mortales de Cortés
y Cuauhtémoc, y se debatian ideologias con lenguajes disfrazados de cientificos, una ola
reivindicadora cobijo la memoria de Moctezuma. En 1947 el erudito Francisco Monterde
publicé su Moctezuma 11, con sello editorial de la Imprenta Universitaria —que le brinda-
ba el sosegado ambiente de la seriedad académica e intelectual—. Retomaba, menos con
el proposito de enjuiciar que el de comprender, los datos de los cronistas de la conquista
de la Nueva Espafia para interpretarlos a la luz de la moderna inteligencia. Hablaba del
periplo dramético que comenzaba con la oscura profecia de Quetzalcoatl que se asumia con
determinismo; el ascenso al trono y el olvido de un relato religioso que debia frenar la
desmesura; la riqueza de Tenochtitlan y el “sillén de oro” como instrumentos circunstan-
ciales de perdicion; los presagios y la coincidente llegada de los invasores, cuya sincronia
en fechas —el temido Ce Acatl (1-Cafia),* del regreso de un vengativo Quetzalcoatl— y for-
mas —Quetzalcoatl, blanco y barbado— confunden el mito con la fatalidad. El desenlace
resulta cuando menos verosimil: el cautiverio, los dioses ultrajados y el cumplimiento de
la profecia. Para alejar la muerte de Moctezuma como inicio de la carrera heroica de Cuauh-
témoc, Francisco Monterde ensay6 otro desenlace: el monarca preso de los espafioles,
desdefnando las amenazas de sus captores, es apufialado por uno de los desesperados con-
quistadores; herido, es levantado sobre la terraza, y es rematado por sus antiguos vasallos.
En un gesto digno de la cortesia medieval, Hernan Cortés entregd su cuerpo para que se
le hicieran funerales de acuerdo con la costumbre indigena. Del depésito de sus restos no
queda registro, pues la guerra lo borré.

La distancia que los procedimientos heroificadores del nacionalismo marcaron a
Moctezuma frente a Cuauhtémoc al mediodia del siglo XX, permitieron mirarlo con un poco
de sosiego. Su nombre ya acompaié sin estigma vergonzante a una centenaria cerveceria,
a una no menos antigua colonia popular de la ciudad de México, las marcas comerciales
de un chocolate y de un cemento, a una estacién del Metro, o a la referencia cotidiana a
“La Hija de Moctezuma” para hablar de una afamada cantina... mas recientemente, el dise-
o logré lo que generaciones de ide6logos buscaron separar: Moctezuma y Cuauhtémoc
aparecen juntos en el logotipo comercial de la Cerveceria Cuauhtémoc-Moctezuma.

Tal vez su figura habia perdido parte de su esencia tragica, pero gané en estatura
humana. Se le pensaba como el hombre mas poderoso de un territorio que ya prefiguraba

al México actual; hombre de palabra fuerte y exigente, sinénimo del florecimiento del México

REPENSAR A MOCTEZUMA I

291



292

antiguo. Pero su carga ha sido paradéjica: hombre que al mismo tiempo fue capaz de armar
un imperio y de dejarlo perder atrapado por su religién y la astucia de Hernan Cortés.
Hombre omnipotente y crédulo. Hacia la década de 1960 se contaba a los nifios mexicanos
que Moctezuma comia pescado fresco del Golfo, que le era traido diariamente a la ciu-
dad de México desde las costas atlanticas por un ejército de corredores que, en desfile
incansable, se relevaban la carga preciosa envuelta en hojas de platano, atravesando mon-
tafias. Entonces, por la voluntad de este imaginario Moctezuma, el mar Atlantico parecia
mas cercano a la ciudad que fuera Tenochtitlan. Cargado de oro, era legendario su tesoro
perdido que una suerte de revancha infantil lo hacia todavia escondido bajo tierra, inalcan-
zable para los conquistadores espafioles tanto como para los mexicanos.

La década de 1970 fue mas generosa y comprensiva. No vari6 el juicio, sino la inten-
cién de entender la bizarra fatalidad. La historiadora Eva Uchmany publicé en 1972 para el

gran publico el libro de bolsillo Motecuhzoma II Xocoyotzin y la Conquista de México. Afirmo:

el autoritario tlatoani de las dos primeras décadas del siglo xv1 se dedicaba mas a la
vida contemplativa que los forjadores y arquitectos del poderio tenochca. Por esta
razdn concebia a los fendmenos naturales, no tan sélo como manifestaciones anun-
ciadoras para los mexicas en su funciéon de pueblo escogido por el dios tutelar
Huitzilopochtli, sino como presagios que auguran el fin del Quinto Sol. Vivia en la
espera de un cataclismo que destruiria la armonia imperante en la naturaleza perso-
nificada, que significaria a la vez la pérdida de la supremacia mexica sobre los otros
pueblos y podia causar una hecatombe de la humanidad entera. [...] Los funestos augu-

rios no tardaron en llegar.’

Uchmany propuso una interesante hipétesis: ante la conducta descalificadora de
Cortés respecto a los dioses en el Templo Mayor, el rehén Moctezuma se ofendié; pudo
entonces dar la orden que aniquilaria a los conquistadores. No lo hizo, “aunque replic6 enér-
gicamente al agresor de sus dioses. Nos explicamos su comportamiento solamente a raiz
de su fe: crefa que era la manifiesta oposiciéon de Quetzalcéatl contra los sacrificios
humanos, tal y como lo presentaba la tradicién’. Sacrificios masivos que mandé Moctezuma
a fin de apaciguar a los invasores que se creyo6 el final de la historia: “Esta sagrada y horri-
ble locura era el reflejo del gran miedo que tenia la civilizacién mexica de la naturaleza
divinizada. Fue éste el temor de la muerte total, que se remediaba mediante la muerte
individual”. Y es que Moctezuma pensé que el peso de la existencia del universo estaba
en sus hombros. “Mediante las ofrendas de oro, que los espafioles interpretaban como ‘mer-
cedes’ del monarca liberal, éste pretendia evitar un probable choque de deidades, que segiin
los antiguos libros fue la causa de la destruccién de Tula. Por todas estas razones, el tla-
toani se dejoé prender, en su propia capital, por el capitin Hernando Cortés.” El mistico
rey sacerdote, “representante humano del pueblo escogido de Huitzilopochtli-Tonatiuh,
se preocupaba més por conservar la existencia del Universo que por su propia vida... Este
acto indica que el desdichado tlatoani no era cobarde”. Tal vez el estudio de Uchmany sea
reflejo de la época: 1a popularizaciéon de estudios serios —como los de Miguel Le6n-Portilla®

y Alfredo Lopez Austin’— sobre el antiguo pensamiento mitico-religioso y las traducciones

MOCTEZUMA I

de los textos en nahuatl recogidos por fray Bernardino de Sahagtn entre los afios 1550y 1575,
especialmente los augurios de la conquista que atormentaron a Moctezuma, sin duda
prepararon el silencioso cambio de actitud ante el famoso gobernante mexica.

En particular Lopez Austin ensayé una interesante interpretaciéon en su libro
Hombre-dios de 1973. Basado en la lectura puntillosa de las fuentes, explicé que Moctezuma
Xocoyotzin quiso sustituir el antiguo sustento mitico y politico tolteca del poder en su afan
por desdoblar al “imperio mexica” en verdadero Estado. Tuvo oposicién; la aplast6. De esa
extrema aplicacion de la fuerza naci6 su fama de tirano inescrupuloso. Queria que Mexico-
Tenochtitlan fuera “el corazén de toda la tierra”, y que el que fuera dios de la tribu némada
“se transformara de protector de la ciudad en protector del mundo”. Al acrecentar su figura
politica, “Motecuhzoma mostré su vulnerabilidad”. Verosimilmente, afirmé Lopez Austin
que el proyecto de Moctezuma comenzaba a perfilarse hacia el dominio total “cuando lle-
garon otros conquistadores, los dichos hijos de Ce Acatl, los vestidos de metal. ;:Qué hacer
frente a ellos? Motecuhzoma Xocoyotzin debié haber visto con horror que volvia aquél a
quien pretendia desalojar, y tal vez le brot6 lo culhua donde tapaba lo mexica. Fue una
dura conciencia de volver a creer en la silla transitoria de Quetzalcéatl”.? Recuerda que el
fraile Diego Duran hablaba del miedo que se tenia de mirarle a la cara: morian los que se
atrevieran a escudrifiar su rostro. Pero Moctezuma era un hombre, no un semidios: al morir
no irfa a ninguno de los “paraisos”, sino al lugar comun de los muertos, donde sus hue-
sos se harfan polvo y su memoria se disolveria. Por supuesto, no ha sido ése su destino.
No todavia en la primera década del siglo xxI.

Pues ahora se tiene una multiforme estampa de Moctezuma. La que mira hacia el
hombre que fue derrotado por su atroz suefio religioso y la que mira al estereotipo de con-
ducta infamante; paralelamente, la del duefio del enorme imperio que maneja a voluntad
y la de la convencion estética virreinal que los afanes de Diego Rivera no pudieron borrar.
En 1975 el escritor cubano Alejo Carpentier abrié la veta en la conciencia. Un extrafio
retorno: es posible imaginar nuevamente al Moctezuma recreado por la creatividad barroca.
Al Moctezuma —o Motecuhzoma— de los hechos histéricos de la conquista, se vuelve a
agregar el teatral Montezuma de los biombos y arcos efimeros. Gracias al Concierto ba-
rroco no resulta increible “un Montezuma entre romano y azteca, algo César tocado con
plumas de quetzal”, que hoy sabemos personaje de pinturas y museos, “sentado en un trono
cuyo estilo era mixto de pontificio y michoacano, bajo un palio levantado por dos partesanas,
teniendo a su lado, de pie, un indeciso Cuauhtémoc con cara de joven Telémaco que tuviese
los ojos un poco almendrados. Delante de él, Hernan Cortés con toca de terciopelo y espada
al cinto —puesta la arrogante bota sobre el primer peldafio del solio imperial— estaba
inmovilizado en dramatica estampa conquistadora...”.” No es gratuito que se busque con
obsesion el retorno del llamado “penacho de Moctezuma”, objeto que, si tuviera otro ape-
lativo, dormiria tranquilamente en su vitrina, o la persistencia en conocer su arbol
genealodgico (y la publicacién del Cédice Garcia Granados),” o emprender la biografia de su
hija, Isabel de Moctezuma Tecuichpo. Pues perduran los signos del malhadado gobernante
mexica: cada generacién dibuja su grandeza o sus flaquezas de acuerdo con lo que se le

pregunta y se le exige a la historia.

REPENSAR A MOCTEZUMA I

293



Capitulo 9

294

Al pie del Templo Mayor:

excavaciones en busca

de los soberanos mexicas

Leonardo Lépez Lujan y Ximena Chavez Balderas

LA ARQUEOLOGIA de Tenochtitlan tiene un sello fuertemente distintivo en el ambito
de los estudios sobre Mesoamérica. Constrefiida por sus circunstancias, enfrenta el
mismo tipo de retos que la arqueologia de Roma, Jerusalén, Estambul, Alejandria y
cualquier asentamiento del mundo antiguo cuyos vestigios yacen bajo una metrépolis
moderna. Para estudiar la capital del imperio mexica debe superarse la enorme barrera
que representa la ciudad de México, nada menos que la mayor concentracién demogra-
fica del planeta en los albores del siglo xx1. Este problema ha cobrado mayor importan-
cia durante las tltimas décadas y, para colmo, se agrava dia con dia, pues la tasa de creci-
miento de la mancha urbana cobra ritmos cada vez mas vertiginosos. Asi, de manera
irremisible, han quedado sepultadas bajo toneladas de asfalto y concreto no sélo Tenoch-
titlan, sino Tlatelolco y casi todos los centros riberefios de su época.

Sin embargo, el problema fundamental no deriva de la extension desmesurada de
la ciudad actual, sino de las particularidades de su centro histérico. Esta 4rea, declarada
Patrimonio de la Humanidad por la Unesco, atesora el conjunto monumental con mayor
riqueza artistica e histérica del continente americano. Alli coexisten edificios de una cali-
dad excepcional, pertenecientes a estilos tan diversos como el barroco, el neoclasico, el
ecléctico porfiriano, el art nouveau, el art déco y el neocolonial. En muchos casos se trata de
los mas bellos exponentes de la arquitectura occidental en el Nuevo Mundo, sin que ello
signifique que estén exentos de las aportaciones de una cultura local caracterizada por su

gran vitalidad. En un contexto asi, la paradoja reside en que cualquier tentativa ambiciosa

MOCTEZUMA I

Fig. 89
Escéner tridimensional de la
Tlaltecuhtli.

e P8 e
. 'f-.'.l e
... .I l. - i
L] - n -F
L] - II. -
ﬂ*- L] L | I.I
Y
-
¥
v 7
" - et
I4l a L] J I
o

'_"_ -] | il R - i

- | ] ' - 1 ‘ i n ..

g r o FRTT | __.!‘
af ® e e ] . ' .i
- 't Bt Pl - =N

= e 5 ' .l' =
- ' ] -_ -



296

para recuperar los restos materiales de Tenochtitlan y reconstruir la his-
toria de sus habitantes, implica sacrificar una parte imprescindible de la
herencia colonial y de los siglos xix y xx.

Una manera probada de salvar esta clase de obsticulos es por
medio de exploraciones subterraneas que permiten el estudio de los ni-
veles arqueologicos mas profundos sin alterar los monumentos de la
superficie. Pero las obras de este tipo son practicamente inimaginables
en el centro histérico de la ciudad de México por dos sencillas razones.
Por un lado, el subsuelo de la antigua cuenca lacustre es extremadamente
inestable debido a que esta constituido por arcillas compresibles y a que
es objeto de la explotacién indiscriminada de sus mantos acuiferos para
satisfacer las demandas de la poblacién actual. Por el otro, el centro tiene
un subsuelo dificil de penetrar dada la existencia de un nivel freatico ele-
vado y de espesas capas de cimentaciéon surcadas por redes anarquicas de
agua potable, drenaje y cableado eléctrico.

Por si esto fuera poco, inmediatamente abajo de este sustrato se
localizan los niveles mas antiguos de la capital de la Nueva Espafia, los
cuales datan del periodo comprendido entre 1521y 1650 d.C. Estas capas
se distinguen por la inusitada abundancia de elementos culturales que
atestiguan la vida opulenta de los conquistadores y de sus descendientes
en el centro hispano mas pujante de ultramar. Mas alld de las capas coloniales, se encuen-
tran las mexicas, terriblemente dafiadas por los enfrentamientos bélicos de 1521 y por la
demolicién sistematica de edificios emprendida tras la conquista. Logicamente, las oca-
siones en que se logra alcanzar estos niveles son poco frecuentes. Los trabajos de pavi-
mentacion, las obras hidraulicas, la instalacién de plantas eléctricas y la recimentacién de
inmuebles se encuentran entre las contadas oportunidades que los arquedlogos deben
aprovechar para sacar a la luz diminutas fracciones de la capital mexica. Durante este tipo
de coyunturas, se invierten cuantiosos esfuerzos humanos y sumas econémicas conside-
rables a sabiendas de que, en la mejor situacién, se exhumara parte de un templo, de una
vivienda o de un canal dentro de un area de excavacion generalmente definida con criterios

no cientificos.

El Proyecto Templo Mayor

Si bien es cierto que los primeros descubrimientos arqueoldgicos en el centro de la ciu-
dad de México datan de finales del siglo xvii1,’ las excavaciones de gran envergadura en el
recinto sagrado de Tenochtitlan tuvieron que esperar hasta febrero de 1978, cuando un
grupo de trabajadores de la Compafia de Luz y Fuerza descubri6 casualmente el monoli-
to de la diosa lunar Coyolxauhqui.” Dada la enorme importancia cientifica de este mono-
lito y del area circunvecina, el Instituto Nacional de Antropologia e Historia decidié orga-
nizar un programa de investigacion a largo plazo denominado Proyecto Templo Mayor.’
Hasta ahora se han llevado a cabo siete largas temporadas de campo, tres de ellas coordi-

nadas por Eduardo Matos Moctezuma y las cuatro restantes por Leonardo Lopez Lujan.*

MOCTEZUMA I

Fig 90

Vista aérea donde se observa

el drea de excavacion en el
mayorazgo de Nava Chavez
(esquina de Argentina y
Guatemala) con relacién a la zona
arqueoldgica del Templo Mayor.

La superficie excavada de manera extensiva entre 1978 y 2010 asciende a 1.35 hec-
tareas. Entre los descubrimientos mas significativos del Proyecto Templo Mayor destacan
las trece etapas constructivas del Huey Teocalli de Tenochtitlan, las cuatro etapas de la Casa
de las Aguilas (Edificio E) y un total de trece adoratorios menores (edificios A-D y F-N). A
estos escenarios rituales debemos sumar la exploracion de ciento cincuenta y tres ofren-
das, el hallazgo de decenas de miles de objetos arqueoldgicos y la recuperacién de innu-
merables esculturas y pinturas murales.

El proyecto también ha tenido a su cargo el acondicionamiento de la zona arqueo-
légica del Templo Mayor tanto para la visita turistica; la conservacién de los monumentos
arquitectonicos y escultoricos de la zona; la restauracion de los artefactos y los ecodatos
recuperados; la creacién de un museo de sitio que expone los materiales producto de las
excavaciones, como para el establecimiento de un centro de investigacion especializado
en la cultura mexica y en la arqueologia del llamado primer cuadro de la ciudad de Mé-
xico. Uno de los principales objetivos de dicho centro ha sido la publicaciéon de sus inves-
tigaciones, las cuales se han cristalizado en mas de quinientos titulos cientificos y de

divulgacion.

La séptima temporada del Proyecto Templo Mayor

Hace unos cuantos afios, el Gobierno del Distrito Federal ordend la demoliciéon de dos
edificios del centro histérico de la ciudad de México que habian sido irremediablemente
dafiados por el temblor de 1985. Tal decisiéon levantd grandes expectativas entre los
arqueologos debido a que ambos inmuebles se encontraban frente a las ruinas del Templo
Mayor, en terrenos del antiguo mayorazgo de Nava Chavez’ ubicados en la esquina de las
calles de Argentina y Guatemala. Segiin las fuentes historicas del siglo XVI, el area situa-
da al pie de la pirdmide principal de Tenochtitlan era un escenario ritual de primer orden,
donde tenian lugar ceremonias vinculadas con el poder transformador del fuego. Ahi
ardian durante el mes de quecholli los simbolos que recordaban a los caidos en la guerra;®
tiempo después, en panquetzaliztli, se quemaba la figura de una serpiente de fuego hecha
de madera, papel y plumas que era bajada desde la cspide del Templo Mayor, y en el mes
de tititl, se incendiaba una construcciéon de madera y papel que nombraban “la troje de
[lamatecuhtli”.®* También eran cremados al pie de la pirdmide los cadaveres de los reyes y,
muy cerca de ahi, eran sepultadas las cenizas resultantes junto con ricas ofrendas funera-
rias. Al menos asi fue en el caso de tres hermanos que se sucedieron en el trono: Axaya-
catl (1469-1481), Tizoc (1481-1486) y Ahuitzotl (1486-1502).°

En 2006, durante el altimo de los cuatro salvamentos realizados por el Programa
de Arqueologia Urbana en la esquina de Argentina y Guatemala, se corrobor6 la enorme
importancia del area, al descubrirse el monolito mexica mas grande hasta ahora conocido.
En ese lugar se estaban construyendo los cimientos del nuevo Centro Cultural para las
Artes de los Pueblos Indigenas. El 2 de octubre, cuando uno de los trabajadores introdujo
su pico mas alla de los limites sefialados por el ingeniero de la obra, sibitamente quedé
expuesta parte de una escultura que media 4.17 x 3.62 x 0.38 metros y pesaba unas doce

toneladas. Lo anterior significaba que era ain mayor que el monolito de Coyolxauhqui y

AL PIE DEL TEMPLO MAYOR

297



298

la Piedra del Sol. Este monumento representa la advocacién femenina de la venerada y a
la vez temida diosa de la tierra Tlaltecuhtli.”

Como era de esperarse, un hallazgo de tal magnitud significo la cancelaciéon de la
construcciéon del centro cultural. Entonces, de manera generosa, el gobierno local cedi6 el
predio al Instituto Nacional de Antropologia e Historia. Esta decisién tuvo entre sus con-
secuencias el que las futuras exploraciones arqueoldgicas se realizaran de la manera mas
cuidadosa y dentro del marco de un programa de investigacién cientifica a largo plazo.
Fue asi como las actividades arqueolégicas quedaron englobadas en la séptima tempora-
da del Proyecto Templo Mayor, organizandose en marzo de 2007 un grupo de trabajo mul-
tidisciplinario conformado por especialistas de alto nivel del INAH, la UNAM y varios cen-
tros de investigacién de Japén, Francia, Italia y Estados Unidos.

Segtin se habia planeado con antelacién, esta temporada se enfocaria en la elabo-
raciéon de un mapa computarizado tridimensional de la totalidad de los vestigios arqueo-
loégicos mexicas expuestos actualmente en el centro histérico de la ciudad de México; el
estudio geofisico de varios edificios de la zona arqueoldgica del Templo Mayor; el analisis
microquimico de las 4dreas de mayor actividad ritual de dicha zona, y el registro grafico de
las pinturas murales que decoran las construcciones. A esto se sumaria una nueva meta:
comprender las funciones y los significados del area que se encuentra al pie de la pirimide
principal de Tenochtitlan." El objetivo seria reconstruir los que se han denominado “acon-

tecimientos ritual-arquitectonicos”, es decir, aquellos fenémenos de interaccién entre un

escenario religioso, sus actores y las ceremonias que alli realizaban.

MOCTEZUMA I

Fig 91
Reconstruccion hipotética del
Templo Mayor de Tenochtitlan

que marca la posicién del monolito
de la diosa Tlaltecuhtli.

Fig. 92
El 4rea de excavacion en el antiguo
mayorazgo de Nava Chdvez.

El nuevo monolito de la diosa Tlaltecuhtli

A finales de 2007 decidimos extraer el monolito del area de exca-
vaciéon y colocarlo sobre el arroyo de la calle de Argentina con el
fin de restaurarlo en mejores circunstancias y de explorar por
debajo de la superficie en que estaba apoyado. Obviamente, antes
de este movimiento era indispensable documentar la escultura in
situ.”” Con tal proposito, el equipo de Saburo Sugiyama hizo un
levantamiento topografico del area. De la escultura se tomaron
mas de trescientas mediciones, informaciéon que sirvié para ela-
borar un modelo tridimensional en autocAD. Posteriormente, em-
prendimos un levantamiento mucho mas exacto con ayuda de un
escaner tridimensional terrestre. El equipo de Guido Galvani rea-
lizé6 un barrido sistemético a cada dos milimetros, el cual derivd
una base de datos digital de la topografia. A partir de ella, la arqui-
tecta Maria Sanchez Vega gener6 “nubes” compuestas por dece-
nas de millones de puntos, conformando asi un espectacular mo-
delo en tercera dimension.

Concluida la documentacién de los contextos, trasladamos
el monolito con una griia de brazo largo, desplazando sus cuatro
fragmentos a veinte metros al noreste de su posicion original. Ahi
se construy6 un laboratorio de campo, donde se hicieron nume-
rosos estudios para identificar los materiales empleados por los artistas mexicas en la
creacion del monolito. El gedlogo Jaime Torres Trejo, por ejemplo, realizé un analisis petro-
grafico y uno microquimico, confirmando asi que la escultura fue esculpida en andesita de
lamprobolita.” Esta roca volcinica era explotada por los mexicas y sus vecinos en la For-
macién Chiquihuite, principalmente en el cerro Tenayo." En los siglos xv y xv1, este cerro lle-
gaba practicamente hasta las margenes septentrionales del Lago de Tetzcoco, a una distancia
de diez kilémetros de la isla de Tenochtitlan. Para corroborar esta identificacién, tomamos
muestras de rocas en las laderas del cerro Tenayo, en una cantera atin en funcionamiento. Asi
llegamos a la conclusiéon de que el monolito seguramente proviene de esta area especifica.

De acuerdo con nuestras estimaciones, el bloque original pesaba unas quince
toneladas.” Si hacemos caso a las fuentes histéricas, dicho bloque habria sido sacado de
la cantera sobre una suerte de trineo deslizado encima de troncos e impulsado con cuer-
das y palancas. Posiblemente de esta manera fue transportado a Tenayuca y de alli hasta
Tlatelolco, atravesando el lago por la Calzada de Tenayocan (hoy Calzada Vallejo). Grosso
modo, puede calcularse que en esta empresa habrian sido necesarios entre doscientos
veinticinco y quinientos diez individuos. Sin embargo, nos parece mas légico suponer que
el bloque fue arrastrado inicamente hasta la margen septentrional del Lago de Tetzcoco
y en ese lugar montado sobre una balsa construida ex profeso, en la cual se habria realiza-
do la mayor parte del trayecto por via lacustre.

Cualquiera que haya sido el caso, una vez que la preciada carga arrib6 al recinto

sagrado de Tenochtitlan, fue colocada justo al pie del Templo Mayor para conferirle ahi su

AL PIE DEL TEMPLO MAYOR

299



300

forma divina. El primer paso consistié en ajustar el bloque a las dimensiones exactas que
eran requeridas por los artistas, calculadas en unidades indigenas de longitud." Esto quedd
patente cuando, auxiliados por un escaner tridimensional Minolta, Tenoch Medina y dos
técnicos de la compania japonesa Acord midieron la escultura con gran exactitud. La
piedra tiene 417 centimetros en sentido longitudinal y 362 centimetros en sentido trans-
versal. Tales cifras cobran sentido al ser divididas entre dos de los principales patrones usa-
dos por los mexicas: el “corazén” y el “pie”. El primero equivale a 83.34 centimetros, en
tanto que el segundo es la tercera parte de un corazén, es decir, 27.78 centimetros. Lo ante-
rior significa que la escultura mide longitudinalmente cinco corazones o quince pies y,
transversalmente, cuatro corazones mas un pie o bien trece pies. Ademas, parece claro que
los artistas delinearon una reticula de 5 x 4 corazones sobre la cara superior del bloque para
trazar en forma simétrica y bien proporcionada el dibujo preparatorio de la diosa. Podemos
corroborarlo, por ejemplo, al analizar las correspondencias entre algunos rasgos de la dio-
sa y la reticula: los arcos superciliares del rostro, la base de la barbilla, los pezones, y la
banda de simbolos venusinos de la falda.

Paralelamente, con nuestro amigo Giacomo Chiari, hemos indagado la naturaleza
de los pigmentos y sus aglutinantes.”” Una de las constataciones fundamentales tiene que
ver con la paleta cromatica, la cual es practicamente idéntica a la detectada con anteriori-
dad en las esculturas y pinturas murales de la zona arqueolégica del Templo Mayor.” Esta
se limita al negro, el blanco, el azul maya, el ocre y el rojo.

Por medio de la difraccion de rayos-x y la espectrometria de masas, sabemos que el
pigmento negro es un material no cristalino. Lo mas seguro es que se trate del ampliamente
difundido “negro de humo” o tlilli 6cotl, el cual se vendia comtinmente en los mercados. Por
su parte, el pigmento blanco fue elaborado con calcita (tizatl, tetizatl y chimatizatl). Los infor-
mantes de Sahagiin consignan que era vendido en el mercado y que también se obtenia en
los actuales estados de Hidalgo y Morelos. De acuerdo con el Codex Mendoza, este material
era tributado peridédicamente por las provincias de Atotonilco de Pedraza, en el Estado de
México y de Tepeacac en el de Puebla. El “azul maya” era un pigmento artificial hecho a base
de un colorante vegetal obtenido de las hojas del afiil y la arcilla conocida como paligorski-
ta. El afil o xiuhquilitl es una planta que prolifera en las regiones tropicales de México y
Centroamérica, en tanto que la paligorskita provenia de la Sierra de Ticul, en el norte de la
peninsula de Yucatdn. El pigmento ocre estd compuesto por goetita u “ocre amarillo”.
Quizas se trata del tecozdhuitl o del tecoxtli aludidos en las fuentes del siglo xv1, el primero
tributado por la provincia guerrerense de Tlacozauhtitlan, y el segundo traido de Tlalhuic y
de las Mixtecas. Finalmente, el pigmento rojo estd hecho de hematita bien cristalizada. Bien
pudiera ser el tlalchichilli o el tldhuitl de las fuentes histéricas, materiales que eran explota-
dos en la cuenca de México y que pudieron ser adquiridos en el mercado. El cabello de la
diosa es un caso aparte, pues fue pintado con un pigmento rojo sumamente oscuro, casi
negro. La difraccién sefiala que es una mezcla de hematita con magnetita.

Un analisis de cromatografia de gases acoplada a espectrometria de masas fue
realizado para identificar los aglutinantes. En ¢él se detectaron bajisimas concentraciones
de glucosa y manosa, lo que hace presumir que pudiera tratarse de un mucilago de orqui-

dea. Esta es una sustancia viscosa que los mexicas obtenian de los seudobulbos de

MOCTEZUMA I

Fig. 93
Escaner tridimensional del drea de
excavacién donde se observa el
monolito de la Tlaltecuhtli in situ.

Fig. 94
La falda de la Tlaltecuhtli tras la
limpieza de las restauradoras.




302

muchas orquideas endémicas de la Cuenca de México, entre
ellas el amatzauhtli.”

En lo que respecta a la iconografia del monolito, la ca-
lidad de la talla y su estilo nos remiten a la llamada época
imperial, es decir, a las décadas previas a la conquista espafio-
la, cuando el arte oficial mexica habia alcanzado su mayor
refinamiento. Son notables sus formas redondeadas y su mar-
cado volumen. El monolito muestra a un ser de cuerpo ente-
ro, visto de frente, representado bidimensionalmente y cuya
anatomia sigue una estricta simetria bilateral. Sus rodillas
estin flexionadas y desplegadas hacia los costados, en una
posiciéon que ha sido interpretada como de sapo, de parto, de
derrota, de descenso o que emula la estructura cuatripartita
de la superficie terrestre.” Los brazos, doblados hacia arriba,
adoptan una postura semejante a la de las piernas.

Destaca en esta representacion la cabellera rizada,

propia de las divinidades de la oscuridad, la tierra y el infra-

9

AL

mundo. De la cabellera asoman banderas de papel, simbolos
del sacrificio. El rostro es el de la diosa de la tierra: tiene ojos
profundos y en forma de media luna; nariz ancha y plana; mejillas con los dos circulos dis-
tintivos de esta diosa; boca abierta, descarnada y con los dientes bien expuestos. A la boca
penetra un flujo de sangre que proviene del abdomen cortado de la diosa. El rostro esta
flanqueado por prominentes orejas, adornadas con orejeras circulares de las que penden
paneles de tela con extremos reticulados.

En este monumento, Tlaltecuhtli fue representada en su aspecto femenino. Sus
dos senos flacidos y los pliegues que atraviesan el abdomen de lado a lado la califican como
una madre prolifica. El vientre tiene figurada una incision circular de la que brota un flujo
de sangre que, como dijimos, llega a la boca. Dentro de la incisién atn se distinguen dos
pies con sandalias de obsidiana, restos de la imagen perdida de un dios o un gobernante.
Mas abajo se observa una falda corta con craneos y huesos cruzados, asi como una divisa
entre las piernas compuesta por un cielo estrellado, simbolos de Venus, plumas de aguila
juvenil, correas de cuero y remates de caracoles Oliva. Las extremidades de la diosa son
robustas: sus codos y rodillas estan cubiertos con craneos, en tanto que en sus cuatro ga-
rras hay rostros de seres teltiricos. Como nota distintiva, la garra de la pierna derecha
enmarca el signo Conejo con el numeral 12.

El conjunto de atributos recién descritos corresponde a las conocidas representa-
ciones escultéricas mexicas de Tlaltecuhtli en su aspecto femenino y antropomorfo. Sin
embargo, hay en este monolito atributos poco comunes o disonantes: craneos en codos y
rodillas, en lugar de rostros telaricos, lo que vincula a la diosa con la muerte; banderas en
el cabello, lo que la conecta con el sacrificio, y sangre en la boca, lo que la muestra en su
aspecto devorador.”

Tlaltecuhtli significa literalmente “Sefior o Sefora de la Tierra” y, como otras mu-

chas divinidades del panteén mexica, presenta en la mitologia y la iconografia un aspecto

MOCTEZUMA I

':;u .
T

FIPFTETEEY s

R P R

Fig. 95

Reconstruccién hipotética del
monolito de la Tlaltecuhtli y su
colorido.

Fig. 96
Excavacién de la Ofrenda 126.

masculino y otro femenino, siendo este tltimo el mas importante. En los ciclos césmicos,
Tlaltecuhtli asume un doble papel. Por un lado, tiene funciones generativas, tanto en el ciclo
vegetal como en la concepcion y el nacimiento de los seres humanos; por el otro, es una
devoradora insaciable de sangre y cadaveres.” De hecho, no sélo come a las criaturas mun-
danas que habitan la superficie de la tierra, sino que engulle al Sol en cada atardecer, regur-
gitandolo al amanecer.

Esto nos lleva a cuestionarnos sobre el posible uso del monolito aparte del de imagen
de culto. A nuestro juicio, la clave principal reside en considerar el lugar donde se descubrié:
al oeste del Templo Mayor, sobre el eje primordial oriente-poniente de esta piramide y en un
sitio proximo al lugar donde hipotéticamente se encontraria el edificio llamado Cuauhxicalco.
En efecto, en la célebre imagen del recinto sagrado incluida en los Primeros memoriales de
Sahagun, el Cuauhxicalco aparece justo entre el Templo Mayor y el Tzompantli.*

Lo mis interesante para nuestro propésito es que en el Cuauhxicalco se inhumaron
las cenizas de varios tlatoque mexicas segiin fray Diego Duran y Hernando Alvarado Tezo-
zémoc.” Este tltimo historiador puntualiza que los bultos mortuorios de los reyes se colo-
caban sobre una gran pira al pie del Templo Mayor. Las flamas con-
sumian durante horas el cadaver real y parte de su ofrenda, conjunto
que era alimentado con los corazones y la sangre de corcovados,
enanos y esclavos sacrificados sobre el gran teponaztli por personifi-
cadores del dios de la muerte. Las cenizas resultantes eran luego
colectadas en urnas o mantas, y sepultadas en el Cuauhxicalco.

Estas descripciones de las exequias reales, junto con ciertas
pictografias referentes a la inhumacién de cadaveres, arrojan luz

sobre el enigmatico uso del monolito. En los codices Borgia, Laud y

B, S TR S e 2

Fejérvary-Mayer se observan bultos mortuorios en el momento de
ser ingeridos por Tlaltecuhtli. Mas atin, en los cddices Borgia, Telle-
riano-Remensis y Borbénico, y en el Tonaldmatl de Aubin, esta divini-

dad telarica se traga al mismisimo Sol en su figura de Tlalchi-

1
|
{
4
B

tonatiuh (el “Sol que esta cerca de la tierra”).

Es bien sabido que, para los mexicas, los mayas y los taras-
cos, la metafora por excelencia de un reinado era el curso diario del
Sol. Por ello, el deceso del soberano era asimilado a la llegada de la
oscuridad como resultado ya del atardecer, ya de un eclipse solar. Por
tanto, antes de iniciar el proyecto, propusimos que era muy probable
que la nueva escultura estuviera cerca de la tumba de uno o mas
soberanos, un lugar que habria sido asociado simbodlicamente con la
entrada al inframundo. Obviamente, sélo el tiempo dird si estamos
o no en lo correcto.

Concluyamos apuntando que, hasta la fecha, hemos recu-
perado dieciséis ofrendas en torno o por debajo del monolito,
las cuales contenian toda suerte de dones. De ellas, se exhibe en la
exposiciobn una muestra significativa que describimos a conti-

nuacion.

AL PIE DEL TEMPLO MAYOR

303



1. Concha (Spondylus calcifer) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Concha, 21 X 16.5 X 13.5 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, organico 44

Animales marinos de la ofrenda 126

En noviembre de 2007, una vez que el monolito de la diosa
Tlaltecuhtli fue extraido con una grua del drea de excavacién
y colocado temporalmente sobre la calle de Argentina, los
arquedlogos pudieron explorar el drea que esa escultura
ocupé durante cinco siglos. A dos metros de profundidad
se toparon con la caja de ofrenda més grande jamds
descubierta en las ruinas de Tenochtitlan, la cual
media 2 X 1 X 1 metros. Especialmente abundante
fue su contenido de animales marinos, seres que
simbolizaban para los mexicas el mundo femenino,
acuitico y de fertilidad absoluta. La mayoria de las
especies de esta ofrenda habitaban en aguas someras,
sustratos rocosos o arenosos, arrecifes coralinos y pastos
marinos de la zona de mareas, por lo que su obtencién
no representé gran dificultad. Los caracoles, las conchas,
los erizos de mar, la galleta
de mar y el bizcocho de mar
que se exhiben en esta
vitrina proceden del Océano
Pacifico. En cambio, los
corales cerebro y asta de
venado fueron traidos
desde las costas del
Mar Caribe. LLL / BZA

2. Bizcocho de mar (Meoma ventricosa grandis) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Material calcédreo, 5.7 X 9.9 X 11.2 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, orgénico 472

3. Galleta de mar (Clypeaster speciosus) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Material calcéreo, 3.3 x 12.1 X 11.1 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, orgénico 473

4. Coral cerebro (Diploria strigosa) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Material calcdreo, 7.1 X 6.7 X 5.6 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, orgénico 135

5. Coral asta de venado (Acropora cervicornis) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Material calcareo, 38 x 45 x 27 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, orgénico 7

6. Concha (Spondylus princeps) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Concha, 2.5 X 7.8 X 7cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, organico 41-42

7. Caracol (Astraea olivacea) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Concha, 4.6 X 8.3 x 8.5 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, orgénico 1096

8. Caracol (Fusinus dupetitthouarsi) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Concha, 4 x 3.3 X 13.5cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, orgénico 272

9. Caracol (Fusinus dupetitthouarsi) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Concha, 3.1 X 3.3 X 12.6 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, orgénico 271

10. Concha garra de leén (Nodipecten subnodosus) ca. 1486-1502,
mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Concha, 5 x 12 x 11.5cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, orgénico 1179, 1238

11. Erizo de mar (Echinometra vanbruntii) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Material calcéreo, 4.8 x 7.5 X 7.4 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, organico 15

12. Erizo de mar (Echinometra vanbruntii) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Material calcéreo, 3.8 X 6.8 X 66 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, organico 14

13. Erizo de mar (Echinometra vanbruntii) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Material calcéreo, 4 x 7.5 x 7cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, organico 12

14. Concha (Pinctada mazatlanica) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Concha, 5.3 X 14 x 15 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, organico 460, 463

15. Concha (Atrina sp.) ca. 1486-1502, mexica
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Concha, 2.4 x 12.6 x 15.3 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, orgénico 465

304 MOCTEZUMAII



306

Artefactos de madera de la ofrenda 126

Son muy raros los artefactos prehispénicos de madera
que han logrado llegar hasta nuestros dias. Esto es
consecuencia de su gran vulnerabilidad al oxigeno,

la luz y numerosos compuestos presentes en los
contextos arqueoldgicos. En esta vitrina se retinen
algunas representaciones de cetros, mdscaras, jarras
Tlaloc y armas. Ninguna de ellas se desintegré gracias
a que los mexicas las depositaron dentro de una caja
de piedra que fue inmediatamente cubierta por el
monolito de la Tlaltecuhtli. Ahi quedaron protegidas
del Sol, el aire y las presiones del subsuelo por més
de quinientos afios. La mayor parte de ese periodo,

la caja se mantuvo a una temperatura constante y
sumergida bajo el agua, inhibiéndose asf el desarrollo
de microorganismos que se alimentan de la madera.
En los ultimos doce meses, el equipo de restauracién
someti6 estos objetos a complejos procesos de
limpieza, consolidacion y restauracién, devolviéndoles
su esplendor original. LLL /AAO / AGL

*

1. Pectoral anular (andhuatl)

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Madera de conifera, 8.3 x 0.5 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, artefacto 182

2. Mdscara antropomorfa miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Madera de conifera, 6.3 x 8.1 x 4.1 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, artefacto 184

3. Mdscara antropomorfa miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Madera de conifera, 8.7 x 7.3 x 5.7 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, artefacto 200

4. Mdascara antropomorfa miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Madera de conifera, 7.6 X 7.1 X 5 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, artefacto 187

5. Méscara Tlaloc miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Madera de conifera con pigmentos negro y azul
maya, 8.4 X 5.5 X 2.9 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, artefacto 185

6. Méscara Tlaloc miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Madera de conifera con pigmentos negro y azul
maya, 5.3 X 4.5 X 2.3 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, artefacto 533

MOCTEZUMA I

7. Jarra Tléloc miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Madera de conifera con pigmentos negro y
azul maya, 6.4 X 6.6 X 2.3 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126,
artefacto 537

8. Jarra Tlaloc miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Madera de conffera con pigmentos negroy
azul maya, 7.1 X 7.1 X 2.6 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126,
artefacto 513

9. Dardo miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Madera de conifera, 12.9 x 0.6 X 0.3 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126,
artefacto 224

10. Lanzadardos miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Madera de conifera, 13.5 X 2.7 X 1.8 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126,
artefacto 215

11. Bastén de sonajas (chicahuaztli) miniatura
ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Madera de conifera, 20.7 X 2.6 X 0.4 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126, artefacto
174

12. Cetro cabeza de venado miniatura
ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Madera de conifera, 20.2 X 3.1 x 1.4 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126,
artefacto 334

307



308

MOCTEZUMA I

13. Cetro serpiente de fuego (xiuhcdatl)
miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Madera de conifera, 5 x 27 X 2 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126,
artefacto 171

14. Cetro serpiente de fuego (xiuhcdatl)
miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Madera de conifera, 3.5 X 25.3 X 2 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126,
artefacto 172

15. Cetro serpiente de fuego (xiuhcdatl)
miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Madera de conifera, 4 x 24.1 X 1.6 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126,
artefacto 507

16. Cetro serpiente de fuego (xiuhcdatl)
miniatura

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Madera de conifera, 4.8 x 28.7 X 0.5 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126,
artefacto 170

17. Cetro con remate esférico

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Madera de conifera, 5.1 x 24.1 X 4.5 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 126,
artefacto 199

Cuchillos sacrificiales de la ofrenda 120

Estos cuchillos sacrificiales (ixquac) se encontraron en el interior
de una caja de piedra que se ubica al sur del monolito de la
Tlaltecuhtli y en linea con el eje oriente-poniente del adoratorio
de Hutizilopochtli. Estaban asociados a varios instrumentos de
autosacrificio como punzones de hueso y navajillas de obsidiana,
asi como a los esqueletos de doce dguilas reales, dos ibis pico de
espatula y un lobo ataviado.

1. Cuchillo de sacrificio

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Pedernal, 33 x 10.2 X 2.6 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120,
artefacto 674

2. Cuchillo de sacrificio

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Pedernal, 28 X 9.6 X 4.3 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120,
artefacto 714

3. Cuchillo de sacrificio

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Pedernal, 35 X 11.8 X 4 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120,
artefacto 210

Los cuchillos formaban parte de una ofrenda simbdlicamente
vinculada con el Sol, la guerra y el sacrificio. Existen numerosas
representaciones pictéricas en donde cuchillos similares se
utilizan en rituales de extraccion del corazén, practica que, junto
con las ofrendas de sangre, era fundamental para alimentar al
Sol, a la Tierra y a otras muchas divinidades del panteédn mexica.

Para elaborar cada una de estas piezas, de proporciones
inusualmente grandes, se utilizé una lasca de pedernal blanco,
la cual se tall6 mediante golpes precisos, realizados con un
percutor de roca. AAE

309



310

Lobo de la ofrenda 120 1. Esqueleto de lobo mexicano (Canis lupus baileyi) 4. Nariguera 5. Nariguera 6. Orejera

ca. 1486-1502, mexica ca. 1486-1502, mexica ca. 1486-1502, mexica ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Unos metros al sur del monolito de la Tlaltecuhtli y bajo el piso dela Material 6seo, 100 x 40 x 25 cm Madera de conifera y concha, 4.85 x 2.7 x 0.4 cm Madera de conifera y concha, 3.8 x 2.2 x 0.6 cm Madera de conifera, 6.5 X 12.5 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120, orgénico 940 (187 huesos) Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120, artefacto 951 Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120, artefacto 897 Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120,

plaza, los arquedlogos descubrieron una caja cuadrangular de sillares
de tezontle cubierta con una losa de andesita. Esta caja atesoraba en 2. Divisa dorsal anular (andhuat)

su interior miles de dones, entre ellos conchas y caracoles marinos, ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Concha, 10.5 x 0.25 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120, artefacto 816

artefacto 933 (tres piezas)

cuentas de piedra verde, cuchillos de pedernal, cetros de marmol
verde, barras de copal y cascabeles de cobre. También habia doce
esqueletos de dguila real, dos de ibis espatulado y uno de lobo. Este
dltimo, exhibido en la vitrina, pertenece a un individuo joven, cuyo 3. Sartal de 20 caracoles oliva (Oliva sayana)

di fue d itad id . . D d ca. 1486-1502, mexica
cadéver fue depositado en sentido poniente-oriente. Dentro de sus Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
fauces, tenfa un cuchillo de pedernal. Ademi4s, se hallaron una cuenta Madera de conifera, promedio 4.6 x 2.2 x 1.8 cm

p

de piedra verde y dos narigueras de madera y concha a un lado del Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120, artefactos

] . e 731-740, 742, 745-747, 749-750, 752-753, 757, 902
crdneo; dos orejeras de madera y dos puntas de obsidiana en las patas
delanteras; un anillo de concha sobre el lomo, y varios caracoles y un

pendiente de piedra verde en el vientre. LLL / AAE

7. Orejera

ca. 1486-1502, mexica 9. Cuenta globular 11. Punta de proyectil

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI ca. 1486-1502, mexica ca. 1486-1502, mexica

Madera de conifera, 6.5 x 12.5 cm Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120, Piedra verde, 2.3 X 3.3 cm Obsidiana, 3.55 x 1.67 X 0.34 cm

artefacto 814 (tres piezas) Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120, artefacto 1325 Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120, artefacto 949

8. Cuchillo de sacrificio 10. Pendiente 12. Punta de proyectil

ca. 1486-1502, mexica ca. 1486-1502, mexica ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Pedernal, 15.2 x 4.8 X 1.2 cm Piedra verde, 3.28 x 3.72 x 0.51 cm Obsidiana, 3.68 x 1.36 x 0.28 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120, artefacto 867 Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120, artefacto 791 Proyecto Templo Mayor, ofrenda 120, artefacto 950

MOCTEZUMA I

N



312

Ornamentos e insignias de oro de las
ofrendas 123 y 125

La presencia de objetos de oro en el Templo
Mayor es poco significativa si la comparamos
con el resto de los materiales arqueoldgicos
recuperados en los dltimos treinta y dos afios,
incluidos los de piedras metamérficas verdes,
obsidiana, travertino, pedernal y cobre. En
contraste, las pictograffas y los documentos del
siglo xvi ponen de manifiesto el gran valor que
otorgaban los mexicas al oro. Lo llamaban
céztic teocuitlatl o “excrecencia divina de color
amarillo” y lo asociaban con el Sol. Aqui se
retinen piezas exhumadas abajo o al oeste de la
Tlaltecuhtli. Algunas de ellas fueron elaboradas
con ldmina de oro por medio del martillado y
el repujado, en tanto que otras se produjeron
siguiendo la técnica de la cera perdida: dos
rosetas plisadas propias de varios dioses y
sacerdotes; un ornamento de tocado, dos
orejeras y una nariguera de las divinidades del
pulque; un caracol cortado caracteristico

de Quetzalcdatl y Xolotl, y tres sartales de
cascabeles. LLL / XCB

MOCTEZUMA I

1. Divisa frontal de los dioses del pulque
ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Oro, 5.6 X 5.9 X 0.02 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 125,
artefacto 13

2. Orejeras rectangulares de los dioses del pulque
ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Oro, promedio 4.2 X 2.4 x 0.1 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 125,

artefactos 11-12

3. Nariguera lunar de los dioses del pulque
(yacametztli)

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Oro, 1.4 X 1.9 X 0.05 cm

Proyecto Templo Mayor, operacién 4,
artefacto 113

*‘d“ °

4. Pectoral en forma de caracol cortado
(ehecailacoxcatl)

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Oro, 2.9 X 3.5 x0.4cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 125,
artefacto 68

5. Representacién de roseta de papel
ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Oro, 5.9 X 6.5 x 0.3 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 123,
artefacto 88

6. Representacién de roseta de papel
ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Oro, 6.2 X 6.4 x 0.02 cm

Proyecto Templo Mayor, ofrenda 123,
artefacto 102

7. Sartal de seis cascabeles periformes
ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Oro, promedio 2 X 0.8 X 0.8 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 125,
artefactos 475-479, 578

8. Sartal de ocho cascabeles periformes
ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Oro, promedio 2.1 x 0.8 x 0.8 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 125,
artefactos 765, 774, 783-788

9. Sartal de diez cascabeles globulares
ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI
Oro, promedio 1.3 x 0.8 x 0.8 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 125,
artefactos 461-470

313



Sahumadores policromos de la ofrenda 130

Estas bellas piezas de cerdmica policroma fueron descubiertas
al este del monolito de la Tlaltecuhtli. Formaban parte de una
ofrenda de veintinueve sahumadores que estaban acomodados
en sentido oriente-poniente bajo el piso de la plaza, justo al pie
de la plataforma del Templo Mayor. Los sahumadores, junto

carbones incandescentes sobre los cuales se quemaba copal,
produciendo asi el humo blanco y aromitico que halagaba a las
divinidades. Estos sahumadores tienen cazoletas de paredes
caladas y bordes divergentes. Los soportes representan lo que
parecen ser cabezas de cdnidos. En cambio, los largos mangos
figuran, respectivamente, la garra de un ave rapaz y una
xiuhcdatl, animal mitolégico con el cuerpo segmentado de una

La ofrenda 102

La ofrenda 102 fue localizada y excavada por el equipo
interdisciplinario del Programa de Arqueologia Urbana

(PAU), integrado entre otros especialistas por arquedlogos,
restauradores y bidlogos, en el afio 2000. El hallazgo tuvo
lugar en el predio del antiguo mayorazgo de Nava Chavez,

con las bolsas de copal, los guajes llenos de tabaco y los oruga y la cabeza de una mariposa con su caracteristica
punzones de autosacrificio, formaban parte del instrumental espiritrompa. LLL / AAE
basico de sacerdotes y penitentes. En ellos se colocaban

situado en la esquina de las calles de Guatemala y Argentina;
la ofrenda se ubicaba en la dltima etapa constructiva del
Templo Mayor y justo al pie de la gran plataforma de sustento
del edificio en su drea central aunque ligeramente al norte, es
decir, dentro de la mitad dedicada al dios de la lluvia, Tlaloc.

Esta ofrenda es excepcional por su alto contenido de
materiales orgénicos en magnifico estado de conservacioén,
entre los cuales pueden mencionarse papel, textiles, madera
y vegetales. Varios factores intervinieron para que las
condiciones de humedad del depésito permanecieran
constantes y pudiera darse esta circunstancia tan afortunada;
lo fundamental es que la cista o caja de piedra donde
fueron colocados los objetos no estaba anegada y ademas
permanecio sellada bajo una masa de cementante muy
compacto y duro, el cual impidié el paso del aire y la luz al
interior. No obstante, al abrirse la ofrenda y hacerse evidentes
sus caracteristicas, hubo la necesidad de plantear un proyecto
de conservacion in situ paralelo al trabajo arqueolégico.

En su mayor parte, el contenido de la ofrenda se relaciona
con el culto a Tlaloc: una olla con el rostro de esa deidad,
tocados de papel plisado y hule, adornos de papel amate,
pequefias mascaras y jarras de madera, figuras de copal que
representan a las divinidades del maiz, racimos de yauhtli o
pericdn (Tagetes lucida), hierba que atin es utilizada por
grupos indigenas en sus ceremonias de peticion de lluvias,
restos de una piel de jaguar que se deposité desollado y dos
notables prendas de vestir: un xicolli o “chaleco” ritual de
algodén abierto al frente con disefios y una manta, también
de algoddn, con aplicaciones de ixtle. Todo lo anterior, con
restos de chapopote o hule derretido que fue asperjado sobre
la ofrenda. La conclusién de quienes realizaron la excavacién,
conservacion y andlisis de los materiales de la ofrenda es que
hace unos quinientos afios, posiblemente ya en tiempos de
Moctezuma Il se realizé su depdsito en el fondo de una caja
formada por sillares de tezontle y que, posteriormente, uno
de los sacerdotes involucrados en ello se despojé parcialmen-
te de su vestimenta y ornamentos para depositarlos también,
mientras rociaba chapopote sobre todo el contenido. Es posi-
ble que los sacerdotes hayan desvestido también una imagen
del dios de la lluvia hecha con ocote. ¢JGG

1. Sahumador policromo con asa en
forma de garra de ave rapaz

ca. 1486-1502, posiblemente tetzcocano
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa IV
Cerdmica, 18.8 x 45 x 25.6 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 130,
artefacto 105

2. Sahumador policromo con asa en
forma de serpiente de fuego (xiuhcdatl)
ca. 1486-1502, posiblemente tetzcocano
Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa IV
Ceramica, 18.8 x 45 x 25.6 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 130,
artefacto 104

1. Tocado de papel con mascara Tldloc de
madera

ca. 1502, mexica

Papel y madera, 64 x 35 x 20 cm

Museo del Templo Mayor,

inv. 10-265946 y 10-618826

314  MOCTEZUMA I 315



316

MOCTEZUMA I

2. Xicolli

ca. 1502, mexica

Textil de algodén, 118 x 100 x 3 cm
Museo del Templo Mayor, inv. 265944

3. Capa

ca. 1502, mexica

Textil de algodén y fibras de ixtle, 101 x 77 x 3 cm
Museo del Templo Mayor, inv. 10-265945

317



4. Méscara Tlaloc miniatura
ca. 1502, mexica

Madera, 9.1 x 5.2 X 0.3 cm
Museo del Templo Mayor,
inv. 10-618832

5. Méscara Tléloc miniatura
ca. 1502, mexica

Madera, 5.6 X 4.2 x 0.3 cm
Museo del Templo Mayor,
inv. 0-618829

6. Tres caracoles Oliva con aplicacién

de fibra de agave
ca. 1502, mexica

Caracoles Oliva e ixtle, 4.7 X 2.5 cm

Museo del Templo Mayor,
inv. 10-265947 0/3

MOCTEZUMA I

7. Jarra Tldloc miniatura
ca. 1502, mexica

Madera, 9.1 X 6.1 X 2 cm
Museo del Templo Mayor,
inv. 10-618830

8. Jarra Tldloc miniatura

ca. 1502 mexica

Madera, 9.3 X 8 X 6 cm

Museo del Templo Mayor, inv. 1-618831

9. Jarra Tldloc miniatura

ca. 1502, mexica

Madera, 5.7 X 5.2 x 3.5 cm

Museo del Templo Mayor, inv. 10-619053

10. Jarra Tlaloc miniatura

ca. 1502, mexica

Madera, 9 X 9.5 X 4.5 cm

Museo del Templo Mayor, inv. 0-618827

11. Jarra Tlédloc miniatura

ca. 1502, mexica

Madera, 8 X 8.5 X 5.5 cm

Museo del Templo Mayor, inv. 10-618828

319



Cuchillos sacrificiales de la ofrenda 125

Al oeste de la Tlaltecuhtli se hallé una caja de
ofrenda con objetos nunca antes vistos por los
arquedlogos. Entre ellos habia veintisiete cuchillos
sacrificiales ataviados por los mexicas como si se
tratara de pequefios dioses. Un minucioso trabajo
de excavacién permitié documentar en su contexto
y recuperar los variados ornamentos e insignias de
cada uno de estos cuchillos. Posteriormente, esta
informacién e iméagenes de cédices se tomaron
como base para reconstruir los cuchillos de
manera fidedigna. En esta vitrina se muestran dos
ejemplares de pedernal café forrados con piel de
mono arafia. Sobre la piel se afiadieron orejeras de
concha, obsidiana y cobre, ademas de un sartal

de caracoles diminutos que sujetan un pendiente
de caracol cortado. En el extremo superior y como
parte de un tocado, se coloc6 una banda de pelo
de mono con cuentas de piedra verde y la
representacion de un punzén de hueso hecha con
l[amina de oro. Todos estos atributos indican que
ambos cuchillos representaban a Ehécatl, el dios
del viento. LLL / AAM

1. Cuchillo con atavios de Ehécatl Quetzalcdatl

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Pedernal, piel de mono, piedra verde, ldmina de oro,
cobre, concha, caracol, obsidiana, 23 x 12.5 x 3.5 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 125,

artefactos 410-412, 489, 490-491-506, 508,

620-632, 634-645, 649, 653-656, 891-892, 992

2. Cuchillo con atavios de Ehécatl Quetzalcéatl

ca. 1486-1502, mexica

Templo Mayor, Tenochtitlan, etapa VI

Pedernal, piel de mono, piedra verde, ldmina de oro,
cobre, concha, caracol, obsidiana, 31 x 14 X 7.5 cm
Proyecto Templo Mayor, ofrenda 125, artefactos 290,
750, 722, 724-737, 769, 771, 773, 778-781, 789-790,
837, 839, 841-858, 981, 983, 992, 1000, 1003

320 MOCTEZUMA I




Rescate arqueoldgico en el predio de Donceles 97

A partir de noviembre de 2006, el Programa de Arqueologia
Urbana (PAU) inici6 su intervencién en este predio, debido a los
trabajos de excavacién requeridos para la construccién de un
nuevo edificio anexo del Centro Cultural de Espafia en México.
Dicha intervencién concluyé en diciembre de 2008, recuperdndose
los vestigios arquitecténicos de un inmueble prehispanico que

se conservard in situ y que probablemente es el calmécac, la
institucion educativa que se hallaba en el interior del recinto
sagrado de Tenochtitlan y en la cual se educaban los hijos de

los nobles o pipiltin.

Ademds, se pudieron recuperar siete grandes almenas de
cerdmica en forma de caracol cortado, las cuales fueron
cuidadosamente ofrendadas por los mexicas bajo el piso de una
nueva etapa constructiva del edificio y que originalmente deben
haber decorado la cornisa del inmueble que seria a la postre
cubierto por esa nueva etapa. Otros hallazgos fueron esculturas
prehispdnicas, o fragmentos de ellas, que se encontraban en

1. Fragmento de Aguila (cuauhxicalli)
ca. 1502, mexica
Piedra, 108 x 115 X 59 cm

rellenos coloniales, es decir, fueron removidas de su lugar original
después de la conquista y la mayoria de ellas, por desgracia, se
encuentran también mutiladas.

Entre esas efigies de piedra destacan una representacién del
dios de la muerte Mictlantecuhtli, el “Sefior del Mictlan”, y otra de
Xiuhtecuhtli, el dios del fuego. Asimismo, un fragmento (la mitad
posterior) de un Aguila cuauhxicalli que, de haberse encontrado
completa, habria superado por la calidad de su talla a un ejemplar
equivalente localizado en 1985 en la Casa del Marqués del
Apartado y que actualmente forma parte de la coleccién del Museo
del Templo Mayor (cat. 1). Esta pieza presenta ricos relieves, como
el de la deidad de la Tierra, Tlaltecuhtli, en su base, asi como un
zacatapayolli (bola de pasto usada en el autosacrificio) en el fondo
de la cavidad superior y diversos animales relacionados con el
inframundo en el costado de la misma. Por la excelencia de su
trabajo escultérico, asi como porque resulta evidente que fue
conocida por los conquistadores espafioles, es muy probable
que haya sido contempordnea de Moctezuma II. ¢GaG

Piezas de estilo mezcala

En la primera temporada de excavaciones del Proyecto Templo
Mayor, realizada entre 1978 y 1982, se recuperd una enorme
cantidad de materiales depositados por los mexicas en su
templo mds importante a manera de ofrenda. Normalmente,
al construir una nueva etapa constructiva o ampliacién del
edificio se reunian y colocaban objetos de caracteristicas diversas
en lugares especificos; podia ser directamente sobre el relleno
constructivo, en contenedores de sillares de piedra integrados
a la construccién o bien dentro de cofres de piedra con tapa.

Las caracteristicas de los bienes depositados, asi como
su colocacién dentro de la ofrenda, expresan un contenido
simbdlico relacionado con la intencién y la deidad o deidades
destinatarias de la oblacién. No obstante, e independientemente
de ello, reflejan también la preferencia de los mexicas por
atesorar objetos obtenidos por la via del tributo y, sobre todo,
por ofrendarlos a su dios principal, Huitzilopochtli. En ese
sentido, una proporcién significativa de ellos procede de
regiones que estuvieron bajo la égida de Tenochtitlan, como
los objetos antropomorfos pertenecientes al estilo o tradicién
lapidaria mezcala, asociada con la region del actual estado

de Guerrero.

1. Mdscara antropomorfa de estilo
mezcala

ca. 1469, Mezcala

Piedra verde, 14.7 x 14.8 x 4 cm
Museo del Templo Mayor,

inv. 10-220267

qGaG

2. Méscara antropomorfa de estilo
mezcala

ca. 1469, Mezcala

Piedra verde, 21 X 19 x 4.1 cm
Museo del Templo Mayor,

inv. 10-168802

3. Figura antropomorfa de estilo

mezcala

ca. 1469, Mezcala

Piedra verde, 22.3 x 12 x 4.4 cm
Museo del Templo Mayor,

inv. 10-220275

323



Piezas vinculadas con la renovacién natural

En buena medida, el contenido de las ofrendas encontradas en
la primera temporada de excavaciones del Proyecto Templo
Mayor (PTM), entre 1978 y 1982, manifiesta una intencién de
propiciar o coadyuvar a la renovacién de la vida. Tldloc, el dios
de la lluvia, era uno de los principales protagonistas y a la vez
destinatarios de esos depdsitos, asi como otras deidades del
agua o el maiz.

La vasija Tlaloc fue recuperada en la ofrenda 31, la cual se
encontraba junto con varias otras bajo el piso de la gran

plataforma de sustento del Templo Mayor, en el eje central de la

MOCTEZUMA I

escalinata norte que conducia a la capilla dedicada al dios de la
lluvia. La pieza se depositd sobre un lecho de conchas y caracoles
marinos, evidente alusién al agua y la fertilidad, y contenia tres
figurillas antropomorfas de estilo mezcala manufacturadas en
piedra verde. La bella vasija efigie policroma con una imagen en
relieve parcial de Chicomecdatl (7-Serpiente), diosa del maiz
maduro, se encontrd en la Cdmara Ill, una de las ofrendas més
ricas encontradas en esa primera temporada del PTM y que
estaba asociada a la ofrenda 48, en la cual se depositaron los
cuerpos de cuarenta y dos infantes sacrificados a Tlaloc. La vasija
se encontraba literalmente repleta de cuentas de piedra verde,
simbolos del agua. gGG

1. Vasija Tldloc

ca. 1469, mexica

Cerdmica, 30.3 x 30.5 x24 cm
Museo del Templo Mayor,
inv. 10-168829

2. Vasija efigie

ca. 1469, mexica

Cerdmica, 45.5 x 36.5 x 34.5 cm
Museo del Templo Mayor,

inv. 10-220338

s
[~

+

e

T

L
L4

L

r/.f.'.

s



Glosario de glifos

Escudos y flechas: guerra

- a

/

Huellas de pies: camino Virgulas: sonido o habla

@)

Espina de maguey: autosacrificio

Corazén Piedra verde

o caaad

1 10 20
Punto Puntos Bandera de papel

» Iy
w‘.@s

‘ ‘0
N
1

LT
,/i/:,

Monarca sentado sobre trono de cafias tejidas Templ

Cerro o “lugar”

""..‘: >

Disco solar

OXINO)
(| =
@l e
Oro
60 400
Banderas de papel Pluma

&

o en llamas: conquista

Q@
QP

Barreno y humo:
ceremonia del fuego

Turquesa

8000
Saco de copal

Acamapichtli Primer gobernante mexica (tlatoani) (goberné desde
1375 hasta 1395).

Acolhua Primer grupo chichimeca en llegar al Valle de México, la
gente de Acolhua se establecié en las costas norte y este del Lago
de Tetzcoco. Su ciudad capital era Tetzcoco.

Ahuitzotl Octavo gobernante mexica (tlatoani) (goberné desde 1486
hasta 1502). Su nombre “el perro de las aguas” hace referencia a
la criatura acuatica.

Amaranto Planta comestible de cultivo. Su semilla se mezclaba con
sangre humana para moldearla en figurillas para después
adorarlas.

Anahuac Nombre ndhuatl para la Cuenca del Valle de México.

Adl Simbolo del dia para el agua en el calendario de rituales mexicas.

Atlatl Lanzadardos.

Axayacatl Sexto gobernante mexica (tlatoani) (goberné desde 1469
hasta 1481). Nieto de Moctezuma Ilhuicamina (Moctezuma I) e
Itzcoatl. Su nombre significa “aquél que tiene agua en el rostro”
o bien “aquél que trabaja arduamente”.

Azcapotzalco Ciudad capital de los tepanecas situada en la costa
occidental del Lago de Tetzcoco.

Aztecas “Personas provenientes de Aztlan”. En un principio este
término se utilizé ampliamente durante el siglo XIX para referirse
a aquellos pueblos prehispanicos del México Central. Derivado de
“Aztlan”, nombre de la mitica tierra de origen de los mexicas.

Aztlan “Lugar de las garzas” o “lugar de la blancura”. El mitico lugar
de origen de los mexicas.

Bezote Objeto utilizado en el labio inferior por los nobles como
simbolo de su condicién social.

Cacama Gobernante de Tetzcoco (desde 1516 hasta 1520). Era
sobrino de Moctezuma II e hijo de Nezahualpilli.

Calmecac Escuela administrada por los sacerdotes para los jovenes
nobles e hijos de comerciantes ricos donde se ensefiaba poesia,
religion y el arte de la guerra.

Calpixcacalli Almacén para guardar los tributos dentro del palacio de
Moctezuma II.

Calpulli Comunidad de las clases inferiores concentrada alrededor
de las tierras comunitarias que labraban.

Carlos V Rey de Espafa (1516-1556) y Sacro Emperador Romano
(1519-1556).

Celebracion del Toxcatl Festival religioso en honor de Tezcatlipoca.

Ceremonia del Fuego Nuevo / Ciclo de 52 Afios También llamado el
“atado de afios”. Esta ceremonia marcaba el momento cuando el
calendario ritual de 260 dias coincidia con el calendario solar de
365 dias, lo que ocurria cada 52 afios. La ceremonia de Fuego
Nuevo celebraba la conclusién de un ciclo y el comienzo de uno
nuevo.

Chalchiuhtlicue “Falda de Jade”. Diosa del agua subterrinea, los
lagos, los arroyos y la lluvia relacionada con la fertilidad.

Chalmecatecuhtli Dios de los sacrificios. Regia uno de los niveles
del inframundo.

Chapultepec “Cerro de los chapulines”. Ubicacién del palacio de

verano de Moctezuma, asi como bafios y su retrato esculpido. Se

mandé construir un acueducto para abastecer a Tenochtitlan con
agua de los manantiales de Chapultepec.

Chichimeca Grupo némada del norte de México, que se dice eran
los antepasados de los mexicas. Este término se utiliza
ampliamente para cualquier grupo que emigraba hacia el sur.

Chicomecéatl / Xilonen “Siete serpientes”. Diosa del maiz, el

Glosario

alimento y la fertilidad para la agricultura.

Chimalpopoca Tercer gobernante mexica (tlatoani) (goberné desde
1417 hasta 1427).

Chinampa Sistema para la agricultura de islotes y canales artificiales
que se utilizaban en el Lago de Tetzcoco para cultivar frutas y
vegetales.

Cholula Por siglos un importante centro religioso y de
peregrinacion dedicado a Quetzalcdatl, ubicado cerca de la actual
ciudad de Puebla. Ese pueblo independiente regularmente
luchaba contra Tenochtitlan, pero era cordial con Moctezuma II
en tiempos de la conquista espafiola. Famoso por su cerdmica
policromada apreciada por los mexicas y utilizada por
Moctezuma.

Cihuacéatl “Mujer serpiente”. Titulo del gobernante secundario de
Tenochtitlan. Estaba a cargo de los asuntos internos.

Cinco eras cosmicas Los mexicas crefan que su era constituia la
quinta a partir del principio del universo. Los cuatro mundos
anteriores terminaron destruidos por los jaguares, los huracanes,
la lluvia de fuego y las inundaciones, respectivamente.

Citlaltépetl / Cerro de la Estrella “Cerro de la Estrella”. Ubicado al
sur de Tenochtitlan, la ceremonia del Fuego Nuevo tenfa lugar en
la cima del mismo.

Coatépetl “Montafia de serpiente”. Fue aqui donde naci6é Huitzil-
opochtli y derrot6 a sus parientes que intentaban matar a su madre
embarazada Coatlicue. El Templo Mayor representaba el Coatépetl.

Coatlicue “La de la falda de serpientes”. Madre de Huitzilopochitli.
En 1790 se encontré una estatua gigante de Coatlicue en la
ciudad de México.

Cochinilla Insecto del cual se extraia un tinte natural de color rojo
que se usaba como colorante para los cddices, cerdmica y textiles.

Codice (pl. codices) Manuscrito pictografico pintado sobre cuero o
papel.

Copal Resina utilizada y quemada en forma de incienso.

Coyolxauhqui “Cara pintada con campanas”. Hermana mayor de
Huitzilopochtli. Asesiné a su madre Coatlicue embarazada, pero
fue desmembrada por el recién nacido Huitzilopochtli y su
xiuhcdatl (“serpiente de fuego”). Pudo haber sido una
representaciéon de la Luna.

Criollo Personas de padres espafioles nacidos y criados en las
colonias americanas.

Cuauhtémoc / Cuauhtimotzin Ultimo gobernante mexica (tlatoani)
(goberné desde 1520 hasta 1521). Fue capturado por los
espafioles durante el sitio de Tenochtitlan. Su nombre significa
“4guila que cae”.

Cuauhtli / Ocelotl “Aguila / Jaguar”. Los dos puestos militares mas

altos de los mexicas eran los de los guerreros 4guila y jaguar.

Cuauhxicalli Vasija para colocar los corazones humanos después del
sacrificio.

Cuitldhuac Décimo gobernante mexica (tlatoani), sélo ocupé el trono
los primeros seis meses del afio 1520. Era hermano de Mocte-
zuma II y murié a consecuencia de la viruela.

Culhuacan Situada en la costa del sur del Lago de Tetzcoco, esta
ciudad fue gobernada por una clase noble reconocida como los
auténticos herederos de los toltecas. Cuando los mexicas se
establecieron en la Cuenca del Valle de México estaban bajo el
gobierno de Culhuacan.

Ehécatl “El Viento” Es una de las tantas manifestaciones de
Quetzalcéatl la “serpiente emplumada” a quien, disfrazado como

327



328

deidad del viento, se le asociaba con la lluvia y la fertilidad.

Glifo Simbolos (pictogramas e ideogramas) utilizados por los
mexicas como sistema de escritura.

Guerra florida / “Xochiyadyotl” Batallas entre la Triple Alianza y sus
enemigos cercanos cuyo propdsito era capturar guerreros para el
sacrificio.

Huaxtecos /| Huastecos Cultura de la costa del Golfo, parte de su
territorio se convirtié en una provincia de tributo bajo el control
de los mexicas.

Huejotzinco Ciudad independiente situada al suroeste del Valle de
Meéxico. Luché en contra de Tenochtitlan forjando alianzas con
Tlaxcala.

Huey tlatoani “Gran orador”. Gobernante de los mexicas y suprema
autoridad de la Triple Alianza.

Huitzilihuitl IT Segundo gobernante mexica (tlatoani) (gobernd
desde 1396 hasta 1417). Hijo de Acamapichtli. Su nombre
significa “pluma de colibri”.

Huitzilopochtli “Colibri del sur” o “colibri de la izquierda”. Es el
dios patrono de los mexicas, deidad mayor asociada con el Sol, el
fuego, la guerra y el sacrificio. De acuerdo con el mito mexica,
los gui6 durante su larga migracién hasta la ciudad de
Tenochtitlan. Se le dedic6 uno de los dos templos en la punta del
Templo Mayor.

Icpalli Respaldo alto del asiento o trono utilizado por los
gobernantes y hecho de junco tejido.

Itzcéatl Cuarto gobernante mexica (tlatoani) (goberné desde 1427
hasta 1440). Hijo de Acamapichtli. Su nombre significa
“serpiente de obsidiana”.

Iztaccihuatl “Mujer blanca”. Uno de los dos volcanes cubiertos de
nieve situados al sureste de Tenochtitlan que separan la Cuenca
del Valle de México de Tlaxcala.

Maguey Tipo de cactus (parte de la familia del agave). El maguey
fermentado se utilizaba para la elaboracién de la bebida
alcoholica llamada pulque.

Malitzin / Malinche, bautizada dofia Marina Malitzin, llamada
Malinche por los espafioles y posteriormente bautizada como
Marina, mujer local de la costa del Golfo. Se convirtié en la
intérprete y consorte de Cortés.

Maxtlatl Braguero utilizado por los hombres.

Mayahuel Diosa del maguey.

Mesoamérica Area geografica y cultural que comprende desde el
centro de México hasta Centroamérica.

Mestizo / mestizaje Persona de origen racial mixto (de europeo e
indigena americano).

Mexica Término que hace referencia a la gente de Tenochtitlan y
Tlatelolco, asi como a sus sinénimos aztecas y tenochcas.

Michoacan Territorio occidental dominado por los indios puré-
pechas, también conocidos como tarascos. Eran enemigos de los
mexicas y lucharon contra ellos en numerosas ocasiones.

Mictlantecuhtli Dios de la guerra y del inframundo.

Mixcéatl “Serpiente de la nube”. Dios de la guerra, la caza y el
sacrificio relacionado con las estrellas.

Mixtecos Cultura mixteca (del 1200 al 1525) concentrados en el Valle
de Oaxaca. Los artesanos mixtecos eran diestros en el trabajo de
los metales y la piedra y posteriormente fueron contratados por
los mexicas.

Moctezuma Ilhuicamina (Moctezuma I) Quinto gobernante mexica
(tlatoani) (goberné desde 1440 hasta 1469). Hijo de Huitzilthuitl
I1. Su nombre significa “se enoja sefiorialmente”, “el flechador
del cielo”.

Moctezuma Xocoyotzin (Moctezuma II) Noveno gobernante mexica

MOCTEZUMA I

(tlatoani) (goberné desde 1502 hasta 1520). Hijo de Axayacatl y
nieto de Moctezuma Ilhuicamina. Su nombre significa “sefior
que se enoja, el joven”. Era el gobernante mexica de la Triple
Alianza cuando los espafioles llegaron a Tenochtitlan.

Nahuas Los hablantes del idioma nihuatl en el centro de México.

Nahuatl El idioma de los nahuas, incluyendo a los mexicas.

Nezahualcéyotl Gobernante de Tetzcoco (desde 1418 hasta 1472). Su
nombre significa el “coyote que ayuna” y fue un renombrado
filésofo y poeta.

Nezahualpilli Gobernante de Tetzcoco (desde 1472 hasta 1515). Fue
el hijo de Nezahualcéyotl. Su nombre significa “el noble que
ayuna’.

Nochtli “Cactus”.

Nueva Espafia Nombre dado por los espafioles al México colonial.

Obsidiana Roca volcanica negra y brillante usada en la elaboraciéon
de cuchillos, navajas, espejos pulidos y joyeria.

Ometecihuatl “Dos-dama”. Parte femenina de Ometéotl (“dos-dios”),
dios de la dualidad, el creador original de los dioses.

Ometecuhtli “Dos-sefior”. Parte masculina de Ometéotl (“dos-dios”),
dios de la dualidad, creador original de los dioses.

Pétatl / petate Tapete tejido de carrizo.

Petlatlalco Granero en el palacio de Moctezuma.

Pictografico Que representa una idea o una palabra a través de un
glifo.

Piedra del Sol / Piedra de Calendario Una escultura monumental
que muestra el glifo del nombre de Moctezuma y cuya
elaboracién se ordené durante su gobierno. Fue redescubierta en
la ciudad de México en 1791.

Pilli / pipiltin Nobles.

Pochteca Mercaderes mexicas que viajaban por todo el imperio de la
Triple Alianza. También fungian como diplomaticos y espias.

Popocatépet]l “Montafia que humea”. Uno de los dos volcanes
nevados que se ubican al sureste de Tenochtitlan y separan la
Cuenca del Valle de México de Tlaxcala.

Quetzal Ave tropical, de alto valor por sus plumas verdes
iridiscentes.

Quetzalcoatl “Serpiente emplumada de quetzal”, una antigua deidad
mesoamericana y un héroe de culto. Era el dios de la procrea-
cién, Venus, el viento y el patrono de los sacerdotes. También
estaba relacionado con un personaje histérico, el rey de Tula en
el siglo X. Segtin la leyenda, Quetzalcéatl fue derrotado por su
hermano Tezcatlipoca y viajo hacia el Oriente, prometiendo que
regresaria. Se dice que por esta razén los mexicas pensaban
que Cortés era un emisario de Quetzalcéatl.

Quincunce Figura de cinco partes dispuestas en un cuadrado que
representan un cosmograma en miniatura.

Sangria ritual Los sefiores mexicas practicaban la sangria ritual al
perforarse diversas partes del cuerpo con espinas de maguey,
como signo de penitencia y devocién.

Téchcatl Piedra de sacrificio.

Tecpilcalli Tribunal de justicia usado especificamente para guerreros
nobles en el palacio de Moctezuma.

Tecuani “Bestia temible”. El gobernante mexica fue comparado con
este término durante su ceremonia de entronizacién.

Tecuhtli / tetecuhtin Sefiores, nobles.

Telarico Relacionado con la tierra, el suelo.

Temalacatl Piedra redonda en la que se llevaban a cabo los combates
de sacrificio de gladiadores entre un guerrero y un cautivo. La
pierna del cautivo estaba atada a la piedra con una cuerda.

Templo Mayor / Huey Teocalli El Gran Templo de México, el
principal edificio religioso en Tenochtitlan. Los dos templos en la

plataforma superior estaban dedicados a Tlaloc y Huitzilopochtli.

Ténoch “Roca-nopal”. Uno de los lideres mexicas que siguiendo las
instrucciones de Huitzilopochtli, identificé el lugar donde se
deberia construir la ciudad de Tenochtitlan (“el lugar de Ténoch”)
en 1325.

Tenochcas Pueblo de la ciudad de Tenochtitlan.

Tenochtitlan La capital mexica y ciudad principal de la Triple
Alianza.

Teocalli “Templo”.

Téotl “Dios”.

Tepanecas Pueblo de la ciudad de Tlacopan. Uno de los grupos
chichimecas que se establecieron en el Valle de México antes de
la llegada de los mexicas. Fundaron las ciudades de Azcapotzalco
y Tlacopan (también conocida como Tacuba).

Tétl “Roca”.

Tetzcoco Ciudad capital del pueblo acolhua, ubicada en la ribera este
del Lago de Tetzcoco. Miembro de la Triple Alianza junto con
Tenochtitlan y Tlacopan.

Tezcatlipoca “Espejo que humea”. Patrén omnipotente de los
gobernantes, guerreros y hechiceros, relacionado con el jaguar y
la noche. Era una de las principales deidades de la mitologia
mexica.

Tizoc Séptimo gobernante mexica (tlatoani) (goberné desde 1481
hasta 1486). Hermano mayor de Axayicatl. Su nombre significa
“el que cumple la penitencia”.

Tizoc, Piedra de Esta piedra, que representa las conquistas mexicas,
fue tallada entre los afios 1481 y 1486, durante el reinado de
Tizoc. Muestra un disco del Sol en la parte superior y los
guerreros mexicas que sostienen cautivos o deidades de pueblos
enemigos a su lado. Fue redescubierta en la ciudad de México en
1790.

Tlacateco “Casa de las Aguilas”. El edificio usado por la orden
militar mexica de los guerreros aguila.

Tlachinolli “Fuego”.

Tlachtli Juego de pelota prehispanico.

Tlacohcilcatl El titulo militar mis alto: el segundo al mando
después del gobernante (tlatoani) para asuntos militares.

Tlacopan Ciudad capital de los tepanecas, ubicada en la ribera oeste
del Lago de Tetzcoco. Miembro de la Triple Alianza junto con
Tenochtitlan y Tetzcoco.

Tlacuilo “Pintor” y “escritor”.

Tlahuizcalpantecuhtli “Sefior del amanecer” o “sefior de la estrella
de la mafiana”. Dios del planeta Venus, relacionado con
Quetzalcoatl.

Tlaloc Dios de la lluvia, el agua y la fertilidad. Es uno de los
principales dioses mesoamericanos. Uno de los dos templos en la
parte superior del Templo Mayor de México estaba dedicado a él.

Tlaltecuhtli “Diosa o sefior de la tierra”.

Tlatelolco Cerca de Tenochtitlan, esta ciudad estaba bajo el gobierno
de la Triple Alianza cuando ocurri6 la conquista espafiola. Este
era el sitio del gran mercado.

Tlatoani / tlatoque “El que habla” o sefior.

Tlaxcala ciudad ubicada al sureste de Tenochtitlan. Para el momento
de la conquista espafiola, todavia se resistia al gobierno de los
mexicas. Los tlaxcaltecas se aliaron con Cortés y apoyaron a los
espafioles en la conquista de Tenochtitlan.

Toltecas Pueblo de la ciudad de Tula.

Tonacatecuhtli “Sefior de nuestro sustento”, dios de creaciones y
principios, relacionado con la procreacién.

Tonacatépetl “Montafia de sustento” de Tlaloc.

Tonalpohualli Calendario adivinatorio ritual mexica. El afio ritual de

260 dias estaba dividido en veinte periodos de trece dias.

Tonatiuh “El luminoso”. Dios del Sol relacionado con el sacrificio y
la guerra.

Totonacas Cultura de la costa del Golfo contemporanea de los
mexicas.

Trecena Grupo de trece dias. El calendario ritual o tonalpohualli
estaba compuesto de veinte meses de trece dias.

Tributo Bienes que se requeria que cada provincia entregara
regularmente (como alimentos, textiles, oro y ceramica) a
Tenochtitlan en reconocimiento de su supremacia.

Triple Alianza Este término se refiere a la confederacion politica
establecida en 1433 entre los mexicas de Tenochtitlan, los
tepanecas de Tlacopan y los acolhuas de Tetzcoco, tres ciudades
vecinas en la Cuenca del Valle de México.

Tula Ciudad capital de los toltecas. Ubicada hacia el norte de
Tenochtitlan, floreci6 entre los siglos X y XiI. Los mexicas decian
provenir de los toltecas al aliarse por matrimonio con la clase
gobernante de Culhuacan.

Veintena Grupo de veinte dias. El calendario solar estaba compuesto
de dieciocho meses de veinte dias, con un periodo de cinco dias
adicionales.

Virrey / virreinato El funcionario de més alto rango que
representaba al rey de Espafia en sus colonias americanas.
Gobernaba el virreinato de la Nueva Espafia, el sistema politico
colonial espafiol establecido para gobernar el territorio mexicano.

Xicolli Saco corto y sin mangas con flecos amarrado al frente.
Insignia de penitencia para los gobernantes mexicas.

Xicoténcatl Guerrero tlaxcalteca que se opuso a Cortés y la politica
tlaxcalteca de alianza con los espafioles. Fue el hijo de Xicoténcatl
el viejo, uno de los sefiores de Tlaxcala que promovi6 esta
politica.

Xipe Totec “Nuestro sefior desollado”. Dios relacionado con la
primavera y la renovacién agricola.

Xiuhcactli “Sandalias azules”. Insignia de penitencia para los
gobernantes mexicas.

Xiuhcoatl “Serpiente de turquesa”. Esta serpiente de fuego fue el
arma de Huitzilopochtli cuando derrot6 a su hermana y a sus
hermanos en el Coatépetl.

Xiuhmolpilli Nombre dado al atado ritual de 52 cafias en ocasién de
la ceremonia del Fuego Nuevo, también llamado el “atado de los
afos”.

Xiuhnacochtli Orejera.

Xiuhpohualli Calendario solar de 365 dias.

Xiuhtecuhtli “Sefior de turquesa”. Dios del fuego también
identificado como Huehuetecuhtli o Huehuetéotl, el dios del
fuego envejecido.

Xiuhtlalpilli tilmahtli Capa de red tefiida hecha de algodon y
adornada con piedras de turquesa usadas por el gobernante
mexica (tlatoani) en su ceremonia de investidura.

Xiuhuitzolli Diadema triangular incrustada con mosaico de
turquesa y usada por el gobernante mexica (tlatoani) como
emblema real de alto rango. Formaba parte del glifo de nombre
de Moctezuma II.

Xiuhyacamitl Nariguera tubular.

Xochimilco Ubicada en la ribera sur del Lago de Tetzcoco, esta
ciudad todavia es famosa por sus chinampas.

Xochipilli “El sefior de las flores”. Dios de las flores, la musica, las
fiestas, la sensualidad y los juegos.

Yacaxihuitl Nariguera de turquesa usada por los nobles mexicas
como simbolo de su condicién social.

GLOSARIO

329



Notas

330

Introduccién

1 Escritos por cronistas indigenas, mestizos y
espafioles. Entre estos primeros cronistas se
encuentran Hernando Alvarado Tezozémoc
(autor de la Crénica mexicdyotl), Cristobal del
Castillo (quien escribi6 la Historia de la venida de
los mexicanos) y los autores indigenas del Cédice
Boturini 'y el Cédice Azcatitlan.

2 En ocasiones, Aztlan es representado gréfica-
mente como una isla “arquetipica” o lugar
ancestral en un “mundo acuatico” con cuatro
glifos “casa” marcando los puntos cardinales
(por ejemplo, en el Cédice Aubin del Museo
Briténico).

3 Hemos adoptado aqui la ortografia moderna
convencional espafiola “Moctezuma” en lugar
del an-glicismo “Montezuma”. Otras variantes
incluyen Motecuma, Moctecuzoma o
Motecugoma (Mote-cuhzoma).

4 Documentos familiares de los siglos XVI y XVII,
resguardados en el Archivo de Indias en Sevilla,
registran este nombre ya sea como “Moteguma”
o como “Motezuma”. Los nahuatlatos y otros
especialistas prefieren “Motecuhzoma” o
“Moteuc-zoma” (quizas esto Ultimo es lo maés
correcto, compuesto de los fonemas mo- teuc-
tzo(n)- y ma). Sefialan que gran parte de la con-
fusion inicial se deriva de la incapacidad de la
lengua espafiola para capturar algunos de los
sonidos del ndhuatl, asi como otras dificultades
de traduccién y comprensién. Los problemas se
producen en la trans-cripcion ortografica del
nombre en fonemas es-pafioles, sobre todo en la
confluencia de la “u’ y la “o0”, asi como la combi-
nacién espirante consonan-te-vocal que aparece
en la parte media de su nombre, dando ambos -
teuhc- y -tecuh- en las fuentes.

5 Tras la muerte de Moctezuma II, Cuitldhuac
regiria el imperio durante ochenta dias sélo
para morir de viruela. Serfa sucedido por
Cuauhté-moc, quien fue derrotado por los
espafioles el 13 de agosto de 1521 y murié mds
tarde en las Hibueras.

Capitulo | Historias de familia
1 Enlengua nahuatl se denomina asi a la maxima
autoridad politica: “Hablador o gran sefior”
(Molina 1970, p. 140v); “el que habla bien, por
extension, gran seflor, principe, gobernante”
(Siméon 1977, p. 674).
Muri4 1973, pp. 141-143.
3 La versién de los hechos mdis ampliamente
aceptada entre los historiadores especializados
en la historia del pueblo mexica y en la que se
basa el presente texto es la presentada por
Francisco Javier Clavijero en su Historia antigua
de México publicada en 1781-1782.
Alvarado Tezozémoc 1949, p. 25.
Brotherston 1995, pp. 46-47.
Cédice Boturini, 1964; Barlow 1949.
Caso 1927, p. 10. En la fig. 3, como en el Cédice
Boturini, se puede ver un bloque rectangular en
la parte superior, el cual suponemos corre-

N o v

sponde a la ubicacién de la deidad.

8 Alvarado Tezozémoc 1949, pp. 15-16, tomd su
relato de Alonso Franco, un mestizo que murié
en 1602. Franco no sélo afirma que Moctezuma
goberné como rey en Aztlan Nuevo México,
sino también que tuvo dos hijos: el mayor esta-
ba destinado a gobernar a los huastecas, y el
mas joven, Chalchiuhtlaténac, es quien
instruye a su pueblo para salir de Aztlan e ini-
ciar su migracién.

9 Chimalpahin 1998, p. 85, afirma incluso que el
cacique Moctezuma, que goberné en Aztlan,
también ocupd el cargo de huey tlatoani.

10 Estos son descritos como tres hombres,
Cuauhcoatl, Apanécatl y Tezcacdatl, y una
mujer, Chimalma. Chimalpahin 1998, p. 183.

11 Chimalpahin 1998, pp. 329-331. El cronista de
Chalco-Amecamecan sefial6 que “a la muerte
de Tozcuecuextli, quien acaudillé a los mexi-
canos durante cuarenta afios [...] el sefior
Huehue Huitzilihuitl se ensefiore6 como
primer tlatoani de los mexicas”.

12 Chimalpghin 1998, p. 161, asegura que fue el
primer tlatoani de los mexicas, aunque oficial-
mente, en la secuencia de los gobernantes de
Tenochtitlan, vincula esta investidura con
Acamapichtli.

13 Chimalpédhin 1998, p. 361.

14 Cédice Boturini, 1964. En la parte inferior de la
ldmina 20, la unién sexual se expresa grafica-
mente con la imagen de la pareja que antecede
un ultimo recorrido indicado mediante huellas
de pies.

15 Duran 1995, pp. 84-87. Este episodio describe el
enfrentamiento entre los culhuas bajo la direc-
cion de Achitometl y los mexicas, tras el sacrifi-
cio de la hija de Achitémetl por estos ultimos.

16 En las pictografias de esta escena simbdlica, una
pequefia ave sustituye a veces a la serpiente;
véase fol. 25v del Cddice Aubin. Lehmann y
Kutscher 1981, p. 240.

17 Anales de Tlatelolco, 1948, p. 51. De acuerdo con
los tlatelolcas, esto ocurri6 al revés: después de
la fundacién de esta ciudad, Ténoch fundd
Tenoch-titlan en una isla adyacente.

18 Duran 1995, vol. I, p. 99, “....y temiendo su reino
no quedara sin eredero tuvieron los sefiores
entre si su consejo y determinaron de que cada
uno de ellos le diese una de sus hijas, para que
teniéndolas por mujeres, dellas naciesen
herederos del reino y sucesores”.

19 Una corona, mitra o diadema adornada con
piedras preciosas. Siméon 1997, p. 770.

20 Una corona, similar a una mitra, usada para
coronaciones. Era alta y terminaba en un punto
en medio de la frente; la seccién posterior colga-
ba del cuello. Siméon 1997, p. 126.
Sahagtn 1993, fols. 531r-52r. Es significativo que
después del altimo tlatoani, Cuauhtémoc, los
cinco soberanos que gobernaron sobre los con-
quistados mexicas fueran representados sin
tocado, corona o nariguera, y s6lo con un manto
sencillo, a pesar de que todavia se sentaban en
el icpalli.

2

—_

22 Washington 1983, p. 23.

23 Xaltocan, Tultitlan, Cuauhtitlan, Chalco, Tulan-
zingo, Otompan y Acolman.

24 Brundage 1982, pp. 61-64.

25 Londres 2002, p. 51. Eduardo Matos
Moctezuma, director de las excavaciones del
Templo Mayor, asocia esta fecha con el afio
1390.

26 Davies 1992, pp. 58-63.

27 Brundage 1982, pp. 106-107. Tlacochcalcatl,
Tlacatécatl, Ezuaudcatl y Tlillancalqui (Durdn
1995, vol. I, pp. 152-153).

28 Sahagtn 1977, vol. III, p. 209.

29 Londres 2002, p. 51.

30 Ibid.

31 Duran 1995, vol. I, pp. 155-163.

32 Brundage 1982, p. 128.

33 Anteriormente, la ceremonia de cincuenta y dos
afios se habia celebrado en el afio 1-Conejo,
pero como ese signo se consideraba ahora de
mala suerte, se trasladé al afio 2-Cafia.

34 Londres 2002, pp. 48-55.

35 Ibid., pp. 51-52.

36 Londres 2002, pp. 52-53.

37 Ibid., p. 53.

38 Brundage 1982, p. 190.

39 Chavero 1958, pp. 774-776.

40 Ibid.

41 Davies 1980, p. 158.

42 Londres 2002, p. 455, nim. 223.

43 Ibid., pp. 53-54.

Capitulo 2 La coronacién de Moctezuma |l

1 Elcentroy el sur de México incluyendo la costa
del Golfo y la peninsula de Yucatin, Guatemala
y parte de El Salvador y Honduras.

2 Duran 1951, pp. 411-412.

El término Tlacochcdlcatl corresponde a un ofi-

cial de alto rango del ejército mexica.

Alvarado Tezozémoc 1980, pp. 572-573.

Durén 1951.

Duran 1951, p. 430.

Casas Nuevas de Moctezuma.

Cortés (sin fecha), pp. 207-208.

Diaz del Castillo 1944, vol. I, p. 279.

10 Diaz del Castillo 1944, vol. I, pp. 276-277.

11 Cédice Mendoza 1980.

12 Sahagtin 1956, vol. II, p. 312.

w

[N>RNeCRRN BN NN NN

Capitulo 3 Las imagenes de Moctezuma Il y sus
simbolos de poder

1 Alvarado Tezozémoc 1944, pp. 408-409; Fernin-
dez de Oviedo 1946, p. 23; Lopez de Gémara
1943, vol. 1, p. 213; Alva Ixtlilxochitl 1985, vol.
11, p. 230.

2 Codex Mendoza 1992, vol. 3, fol. 69r; Cédice

Florentino 1979, libro 12, fols. 26r-26v, 36r-36v,

40v.

Diaz del Castillo 1983, p. 248.

Aguilar 1977, p. 81.

5 Marcus 1992, pp. 191-196. Un glifo es un signo
o figura usado en el sistema de escritura del

AW

centro de México.

6 Nicholson 1961; Umberger 1981, pp. 147-151.

Véase Alvarado Tezozémoc 1944, pp. 408-409.

8 Museo Nacional de Antropologia, inv. 10-
0081548. Véase Caso 1927, p. 42; Graulich 1994,
pp. 196-198; Olko 2005, pp. 361-362.

9 Hamburgishes Museum fiir Vélkerkunde und
Vorgeschichte, inv. B.3763. Véase Gutiérrez So-
lana 1983, pp. 41-45; Washington 1983, pp. 64-
66.

10 Museum fiir Volkerkunde, Berlin, cat. IV Ca
26921a-b. Véase Gutiérrez Solana 1983, pp. 54-
55.

11 Museo Nacional de Antropologia, cat. 11-3132.
Véase Gutiérrez Solana 1983, pp. 51-54.

12 Dumbarton Oaks, cat B.69.AS. Véase Gutiérrez
Solana 1983, pp. 53-54.

13 Museo Nacional de Antropologia, inv. 10-
0001123. Véase Umberger 1981, p. 199.

14 Véase Beyer 1965.

15 Museo Nacional de Antropologia, inv. 10-
0116583. Véase Klein 1987, pp. 324-331.

16 Loépez Lujan 20009.

17 Instituto de Arte de Chicago, cat. 1990.21. Véase
Washington 1983, pp. 41-42.

18 Broda 1978, pp. 226-233, 251-254; Townsend
1987, pp. 390-405; Graulich 1994, pp. 68-96;
Lépez Lujan 2006, vol. 1, pp. 281-286; Olivier
2008a, pp. 78-81.

19 Véase Lépez Lujan 2006.

20 Véase Obregén Rodriguez 1985, pp. 32-39; Olko
2005, pp. 320-223.

21 Estos gobernantes también vestian una piel de
jaguar, coyote o lobo, o bien una manta de color
café.

22 Noguez 1975; Obregén Rodriguez 1985, pp. 40-
49; Olko 2005, pp. 113-136.

23 El glifo de la diadema se leerfa fonéticamente
como tecuhtli o sefor.

24 VéaseOlivier 2008b.

25 Heyden 1972; Sullivan 1980.

26 Sahagin 1950-1982, vol.6, p. 41.

27 Duran 1984, vol. 2, p. 400.

28 En la lamina 23 del Cédice Borbénico (1991) se
ve a un personaje vestido como Xiuhtecuhtli
acompafado de la glosa: “Moctecuma ¢ salia ¢d
los ornamentos de el dios mayor”.

29 Sahagtin 1950-1982, vol. 6, pp. 19-20.

30 Sahagtn 1950-1982, vol. 6, p. 53.

31 Sudrez de Peralta 1949, pp. 57-58.

32 Diaz del Castillo 1983, p. 377.

33 Sahagtin 2000, pp. 747-749.

34 Museum fiir Volkerkunde, Viena, cat. 43.380.

35 Museum fiir Volkerkunde, Viena, cat. 59.989;
Museo Civico di Arte Antica, Turin, cat. 732;
Museo de Arte de Saint Louis, 1978, cat. 275.

36 Cédice Ixtlilxéchitl 1996, fol. 106r.

37 Hernandez 1986, p. 133.

38 Cédice Vaticano A. 3738. 1996, vol. 85v.

39 Estos dos monolitos cilindricos similares se
usaban durante los sacrificios en el tlaca-
xipehualiztli anual de renovaciéon. Ambas pie-
dras se encontraron en el centro de la ciudad de
Meéxico.

~

40 Morgan 1876.

41 Diaz del Castillo 1983, p. 249.

42 Véase Durand-Forest 1967.

43 Sahagin 1950-1982, vol.2, pp. 66-77; Olivier
2008, pp. 193-230.

44 Cervantes de Salazar 1985, p. 334.

45 Véase Lesbre 2008.

46 Sahagun 2000, p. 744.

47 Torquemada 1975-1983, vol.1, pp. 291-292; Alva
Ixtlilxochitl 1985, vol. 2, pp.181-182.

48 Véase Tait 1967. Museo Britinico, Londres,
M&ME 1966, 10-1,1.

49 Olivier 2008, pp. 240-268.

50 Sahagtn 1950-1982, vol.8, pp. 18-19.

Capitulo 4 Moctezuma Il y la renovacion de la
naturaleza

Zantwijk 1963.

Matos Moctezuma 1988.

Sahagtin 1950-1982, libro 1, p. 9.
Ibid., pp. 13-38.

Sahagtin 1950-1982, libro 6, pp. 44-45.
Townsend 1992 y Nicholson 2003.
Duran 1984, vol.1, p. 82.

Duréan 1984, vol.1, pp. 83-84.

9 Duran 1971, pp. 160-65.

10 Elson y Smith 2001.

11 Sahagtin 2000, p. 694.

12 Sahagtn 1950-1982, libro 7, p. 6.

00 NS VT AW

Capitulo 5 El gobierno militar y econémico de
Moctezuma Il

Duran 1992, p. 405.

Berdan et al. 1996, pp. 127 y 148.

Duran 1992, pp. 477-481.

Hernandez 1959, vol. I, p. 304; Coe y Coe 1996,
p. 81.

Sahagtn 1950-1982, libro 10, p. 65.

Coe y Coe 1996, p. 22.

Anderson et al. 1976, pp. 208-213.

Berdan y Anawalt 1992, vol. 3, fol. 64r y passim.

AW N =

[¢ BN BN NNV, |

Capitulo 6 El derrocamiento de Moctezuma II

y de su imperio

Ledn-Portilla 1962, p. 13.

Lockhart 1993, pp. 6, 18-19.
Fernindez-Armesto 1992.

Gillespie 2008; Magaloni Kerpel 2008.
Sahagtin 2000, p.1172.

Véase Carrasco 2000.

Para la evolucion del mito de Quetzalcoatl,
véase Gillespie 1989, pp. 226-230.

8 Lockhart 1993, pp. 19-20; Clendinnen 1990, p. 93.
9 Todorov 1984.

10 Clendinnen 1990, p. 95.

11 Hassig 1994, p. 77.

12 Leén-Portilla 1962, p. 61.

13 Thomas 1993, p. 278.

14 Lopez de Goémara, 1985, vol. 2, p. 107.

15 Elliott 1989; Cortés 1986, pp. 467-69.

16 Thomas 1993, p. 307.

NSOV W N =

17 Lépez de Gomara 1964, p. 143.
18 Cortés 1986, p. 48.

19 Gillespie 2008, p. 51.

20 Diaz del Castillo 1968, p. 271.
21 Duran 1964, p. 305.

22 Véase Chipman 2005.

Capitulo 7 El renacimiento del México antiguo

1 Paz 1990, p. 4.

2 Paz 1970, pp. 110-118.

3 La fuente indispensable sigue siendo Icazbal-
ceta 1954, passim.

4 Benavente 1971, p. 31; Véase también Ledn-
Portilla 2003, pp. 117-143.

5 Gruzinski 1992, pp. 141-169; Martinez 1982,
passim.

6 Lopez de Goémara 1985, vol.2, p. 329.

7 Para una breve discusién de Las Casas Véase
Brading 1991, pp. 59-101.

8 Acosta 1962, pp. 215-217, 230-235, 324-330 y
373-377.

9 Torquemada 1975-83. El vol. 7 estd compuesto
por comentarios editoriales y andlisis de fuentes.

10 Alva Ixtlilxochitl 1975, vol. I1, p. 137.

11 Torquemada 1975-1983 sobre Moctezuma II,
vol. I, pp. 267-272 y 282-285; sobre Tetzcoco, vol.
I, pp. 164-168 y 230-240; sobre Cortés, vol. II,
pp. 9-10, 39 y 326-340.

12 Ibid., vol. 11, pp. 202-217.

13 Ibid., pp. 408-421.

14 Solis y Rivadeneira 1838, pp. 171-175, 307-308 y
457.

15 Sigiienza y Géngora 1960, pp. 230, 341-346 y
350-353.

16 Acerca de Kircher Véase Evans 1979, pp. 433-
442.

17 Véase Gerbi 1973, passim; Pauw 1771, vol. I, p.
xii; vol. II, pp. 183-205.

18 Buffon 1747, vol. VII, pp. 27 y 39.

19 Raynal 1798, Véase el vol. II, p. 381, donde se
describe a Moctezuma como “sumido en un
estado de molicie e indolencia”; sobre la ciudad
de México Véase vol. II, p. 398.

20 Robertson 1788, vol. III, pp. 176-177, 198 y 386-
388.

21 Clavijero 1964, pp. xviii, xxi, y xxx. Véase tam-
bién Ronan 1977, passim.

22 Clavijero 1964, pp. 86, 152-153 y 426-431

23 Ibid., Véase su Tercera, Cuarta y Quinta diser-
taciones, pp. 454-524.

24 Leén y Gama 1978, introduccién sin paginar.

25 Bustamante 1985.

26 Tena Ramirez 1967, pp. 31-35.

27 Prescott s/fecha, pp. 21, 33, 52, 91, 103 y 223.

28 Prescott 1970, pp. 657-699.

29 Ramirez 2001. Acerca de Ramirez Véase Krauze
2005, pp. 63-74.

30 Orozco y Berra 1960, vol. I, p. 86; vol. II, pp.
426-430; vol. IV, pp. 366-482.

31 Martinez Assad 2005, pp. 33-39; Tenorio-Trillo
1996.

32 Riva Palacio 1884-1889. Chavero afirmaba que

NOTAS

331



332

los nahuas eran descendientes de vascos que
emigraron de Europa a través de la Atlintida,
mientras que los mayas y otomies derivaban de
la migracién china. Véase vol. I, pp. 62-73.

33 Gamio 1916, pp. 6-8, y 12. Gamio 1922, vol. I,
pp. xvii-ix.

34 Gamio 1922, vol. I, pp. 546-548; vol. II, pp. 448-
470. Véase también Brading 1988.

35 Gamio 1916, pp. 40-47 y 50; Fernindez 1972,
Pp. 495-526.

36 Paz 1970, pp.140-148.

Capitulo 8 Repensar a Moctezuma |1

1 Frias 1900, 12 serie, nams. 12,17 y 28.

2 Frias y Martinez 1925.

3 Véase adelante Martinez 1988 y Rueda Smi-
thers 1993.

4 Ce Acatl era el nombre sagrado del calendario
para Quetzalcoatl.

5 Uchmany 1972, p. 12.

6 Leodn-Portilla 1961, pp. 122ff.

MOCTEZUMA I

7 Loépez Austin 1973, pp. 178-181.
8 Lopez Austin 1973, pp. 178-181.
9 Carpentier 1975, p. 11.

10 Noguez 1996.

Capitulo 9 Al pie del Templo Mayor: excavaciones en
busca de los soberanos mexicas

Leén y Gama 1978.

Garcia Cook y Arana 1978.

Matos Moctezuma 1988.

Lopez Lujan 2006, 1, pp. 29-33.

Sobre este mayorazgo Véase Lopez Lujan 2009c,
pp. 383-386.

Sahagtn 2000, pp. 243-244.

Sahagtn 2000, pp. 252.

Sahagtn 2000, p. 258.

Alvarado Tezozémoc 2001, pp. 246, 265, 261;
Duran 1995, 2, pp. 293, 312, 394-395.

10 Matos Moctezuma y Lopez Lujan 2007.

11 Lopez Lujan 2009, p. 391.

12 Loépez Lujan 2009, pp. 391-392.

V1A W N =

NoRNeRRNS N

13 Lépez Lujan 2009, pp. 392-398.

14 Lopez Lujan et al. 2003.

15 Lopez Lujan 2009, pp. 399-400.

16 Lépez Lujan 2009, pp. 400-403.

17 Lépez Lujan 2009, pp. 403-411.

18 Véase Lopez Lujan et al. 2005.

19 Sahagtn 2000, p. 1132.

20 Codex Mendoza 1992, fols. 28r, 42r.

21 Sahagtin 2000, p. 1131.

22 Codex Mendoza 1992, fol. 40r.

23 Sahagtin 2000, p. 1132.

24 Hernandez 1959, 3, p. 409.

25 Sahagtin 2000, pp. 906-907, 1132, 1141;
Herndndez 1959, 3, p. 409.

26 Sahagin 2000, p. 1113; Hernandez 1959, 2, p.

118.

27 Matos y Lopez Lujan 2007.

28 Matos y Lopez Lujan 2007.

29 Matos y Lopez Lujan 2007.

30 Sahagtn 1993, fol. 269r.

31 Alvarado Tezozdémoc 2001, pp. 246, 265, 261;
Duran 1984, 2, pp. 293, 312, 394-395.

Acosta 1590

José de Acosta, Historia natural y moral de las
Indias, Madrid, 1590.

Acosta 1962

José de Acosta, Historia natural y moral de las
Indias, Edmundo O’Gorman (ed.), 2 vols.,
México, 1962.

Acuia 1981

René Acuiia (ed.), Diego Mufioz Camargo.
Descripcion de la ciudad y provincia de Tlaxcala
de las Indias del mar océano para el buen gobierno
y ennoblecimiento dellas [1580-1585], México,
1981.

Aguilar 1977

Francisco de Aguilar, Relacién breve de la conquista
de la Nueva Espafia, México, 1977.

Aguilar-Moreno 2007

Manuel Aguilar-Moreno, Handbook to Life in the
Aztec World, Oxford, 2007.

Aguilera 1983

Carmen Aguilera, “El coxcoxtli y los cracidos
mexicanos”, en Actas del 44 Congreso
Internacional de Americanistas, Flora and
Fauna Imagery in Pre-Columbian Cultures,
Jeanette Peterson (ed.), Oxford, BAR
International Series 171, pp. 69-83.

Alcina Franch 1992

José Alcina Franch, Larte precolombiana, Milan,
1992.

Alva Ixtlilxochitl 1985

Fernando de Alva Ixtlilxéchitl, Obras histéricas
1600-1640, Edmundo O’Gorman (ed.), 2 vols.,
México, 1975.

Alvarado Tezozémoc 1944

Hernando Alvarado Tezozémoc, Cronica mexicana,
México, 1944.

Alvarado Tezozémoc 1949

Hernando Alvarado Tezozémoc, Crénica mexi-
cdyotl, México, 1949.

Alvarado Tezozémoc 1980

Hernando Alvarado Tezozémoc, Cronica mexicana,
México, 1980.

Alvarado Tezozémoc 1998

Hernando Alvarado Tezozémoc, Crénica mexi-
cdyotl, México, 1998.

Alvarado Tezozémoc 2001

Hernando Alvarado Tezozémoc, Cronica mexicana,
Madrid, 2001.

Amsterdam-San Petersburgo 2002

Art Treasures from Ancient Mexico: Journey to the
Land of the Gods, Felipe Solis Olguin y Ted
Leyenaar (eds.), cat. de exh., Nieuwe Kerk,
Amsterdam; Museo Estatal del Ermitage, San
Petersburgo, 2002.

Anales de Tlatelolco 1948

Anales de Tlatelolco (1528) Unos anales historicos de
la nacién mexicana y Cédice Tlatelolco. Fuentes
para la Historia de México 2, México, 1948.

Anawalt 1981

Patricia Rieff Anawalt, Indian Clothing Before
Cortés, Norman, 1981.

Anders y Jansen 1996

Ferdinand Anders y Maarten Jansen, Libro de la
vida. Texto explicativo del llamado Cédice

Magliabecchi, México, 1996.

Anderson et al. 1976

Arthur J.O. Anderson, Frances Berdan y James
Lockhart, Beyond the Codices, Berkeley, 1976.

Anderson y Dibble 1982/1975

Arthur J.O. Anderson y Charles E. Dibble (trad. y
ed.), Florentine Codex. General History of the
Things of New Spain, Santa Fe/Salt Lake City,
Part 1 (1982), Part 13 (1975).

Anénimo 1968

“Recent Museum Acquisitions: The Magical
Speculum of Dr. Dee (Museo Britanico)”,
Burlington Magazine, vol. 110 (enero 1968),
pp. 42-43.

Avila Sandoval 2004

Santiago Avila Sandoval, “La vida cotidiana del
ultimo tlatoani mexica”, en Historia de la vida
cotidiana en México, Pablo Escalante Gonzalbo
(ed.), México, 2004, vol. I, pp. 279-300.

Baquedano 1984

Elizabeth Baquedano, Aztec Sculpture, Londres,
1984.

Barlow 1949

Robert H. Barlow, “El Cédice Azcatitlan”, Journal
de la Société des Américanistes, vol. XXXVIII
(1949), pp. 101-135.

Barlow 1987

Robert H. Barlow, “Tlatelolco rival de Tenochtitlan”,
en Obras de Robert H. Barlow, vol. 1, INAH-
UDLA, México, 1987.

Barlow 1995

Robert H. Barlow, “El Cédice Moctezuma”, en
Obras de Robert H. Barlow, Jestis Monjaras-
Ruiz, Elena Limén, Maria de la Cruz Paillés H.
(eds.), México, 1995, vol. 6, pp. 359-369.

Batalla Rosado 1996

Juan José Batalla Rosado, “Prisién y muerte de
Motecuhzoma, segtn el relato de los codices
mesoamericanos”, Revista Espafiola de
Antropologia Americana, vol. 26 (1996), pp. 101-
120.

Batres 1902

Leopoldo Batres, Excavaciones arqueoldgicas en las
calles de las Escalerillas, aiio de 1900, México,
1902.

Batres 1976

Leopoldo Batres, “Exploraciones arqueologicas en
la calle de las Escalerillas 1900”, en Trabajos
arqueoldgicos en el centro de la ciudad de México,
Eduardo Matos Moctezuma (ed.), INAH,
Meéxico, 1976, pp. 111-170.

Batres 1979

Leopoldo Batres, “Excavaciones en las calles de las
Escalerillas”, en Trabajos arqueoldgicos del Centro,
Meéxico, 1979, pp. 61-90.

Benavente 1941

Toribio de Benavente (Motolinia), Historia de los
indios de la Nueva Esparia, México, 1941.

Benavente 1971

Toribio de Benavente (Motolinia), Historia de los
indios de la Nueva Espafia, edicion facsimilar,
Joaquin Garcia Icazbalceta (ed.), México, 1971.

Berdan 1987

Bibliografia

Frances F. Berdan, “The Economics of Aztec
Luxury Trade and Tribute”, en The Aztec Templo
Mayor, Elizabeth H. Boone (ed.), Washington,
D.C. 1987, pp. 161-184.

Berdan y Anawalt 1992

Frances F. Berdan y Patricia Rieff Anawalt (eds.),
The Codex Mendoza, 4 vols., Berkeley, 1992.

Berdan y Anawalt 1997

Frances F. Berdan y Patricia Rieff Anawalt (eds.),
The Essential Codex Mendoza, Berkeley, Los
Angeles y Londres, 1997.

Berdan et al. 1996

Frances F. Berdan, Richard E. Blanton, Elizabeth
Hill Boone, Mary G. Hodge, Michael E. Smith y
Emily Umberger, Aztec Imperial Strategies,
Washington, D.C., 1996.

Bernal 1967

Ignacio Bernal, Museo Nacional de Antropologia de
Meéxico. Arqueologia, México, 1967.

Bernal y Simoni-Abbat 1986

Ignacio Bernal y Mireille Simoni-Abbat, Le
Mexique des origines aux Aztéques, Paris, 1986.

Bernal et al. 1979

Ignacio Bernal, Roman Pifia Chan y Fernando
Camara-Barbachano, Tesoros del Museo Nacional
de Antropologia de México, México, 1979.

Beyer 1921

Hermann Beyer, El llamado Calendario Azteca,
Descripcion e interpretacion del Cuauhxicalli de la
Casa de las Aguilas, México, 1921.

Beyer 1965

Hermann Beyer, “Algunos datos nuevos sobre el
Calendario Azteca”, El México antiguo, vol. X
(1965), pp. 261-265.

Bilbao 2005

El imperio azteca, Felipe Solis Olguin (ed.), cat. de
exh., Museo Guggenheim, Bilbao, 2005.

Boone 1989

Elizabeth H. Boone, Incarnations of the Aztec
Supernatural: The Image of Huitzilopochtli in
Mexico and Europe, Filadelfia, 1989.

Boone 2000

Elizabeth H. Boone, Stories in Red and Black.
Pictorial Histories of the Aztecs and Mixtecs,
Austin, 2000.

Both 2005

Arnd Adje Both, “Aeréfonos mexicas de las
ofrendas del recinto sagrado de Tenochtitlan”,
tesis doctoral, Universidad Libre de Berlin,
2005.

Brading 1988

D.A. Brading, “Manuel Gamio and Official
Indigenismo in México”, Bulletin of Latin
American Research, vol. 7 (1988), pp. 75-89.

Brading 1991

D.A. Brading, The First America. The Spanish
monarchy, Creole patriots and the Liberal state
1492-1867, Cambridge, 1991.

Broda 1978

Johanna Broda, “Relaciones politicas ritualizadas:
el ritual como expresién de una ideologia”, en
Economia politica e ideologia en el México
prehispdnico, Pedro Carrasco y Johanna Broda
(eds.), México, 1978, pp. 221-255.

333



334

Brotherston 1995

Gordon Brotherston, Painted Books from Mexico:
Codices in the UK Collections and the World they
Represent, Londres, 1995.

Brotherston 2005

Gordon Brotherston, Feather Crown. The Eighteen
Feasts of the Mexica Year, Museo Britanico,

Research Publication 154, Londres, 2005.

Brown 2004

Jonathan Brown, “Spanish Painting and New
Spanish Painting, 1550-1700”, en Painting a
New World: Mexican Art and Life, 1521-1821,
cat. de exh., Museo de Arte de Denver, 2004.

Brumfiel y Feinman 2008

Elizabeth M. Brumfiel y Gary M. Feinman, The
Aztec World, Nueva York, 2008.

Brundage 1979

Burr Cartwright Brundage, The Fifth Sun: Aztec
Gods, Aztec World, Austin, 1979.

Brundage 1982

Burr Cartwright Brundage, Lluvia de dardos,
Historia politica de los aztecas mexicas, México,
1982.

Brundage 1985

Burr Cartwright Brundage, The Jade Steps: A
Ritual Life of the Aztecs, Salt Lake City, 1985.

Buffon 1747

George-Louis Leclerc Buffon, Natural History, 10
vols., Londres, 1747.

Biihl 2008

Dumbarton Oaks: The Collections, Gudrun Biihl
(ed.), Washington, D.C., 2008.

Burland 1972

C.A. Burland, Montezuma: Lord of the Aztecs,
Londres, 1972.

Bushnell 1906

David I. Bushnell, Jr., “North American
Ethnographical Material in Italian Collections”,
American Anthropologist, nueva serie, vol. 8,
nam. 2 (abril-junio 1906), pp. 243-255.

Bustamante 1985

Carlos Maria de Bustamante, Cuadro histérico de la
revolucion mexicana de 1810, México, tomo 2,
1985.

Carmichael 1970

Elizabeth Carmichael, Turquoise Mosaics from
Mexico, Londres, 1970.

Carpentier 1975

Alejo Carpentier, Concierto barroco, México, 1975.

Carrasco 1998

David Carrasco con las Scott Sessions, Daily Life of
the Aztecs, People of the Sun and Earth, Westport
y Londres, 1998.

Carrasco 2000

David Carrasco, Quetzalcoatl and the Irony of
Empire: Myths and Prophecies in the Aztec
Tradition, Boulder, 2000.

Carrasco y Matos Moctezuma 2003

David Carrasco y Eduardo Matos Moctezuma,
Moctezuma’s Mexico: Visions of the Aztec World,
Boulder, 2003.

Caso 1927

Alfonso Caso, El Teocalli de la Guerra Sagrada,

MOCTEZUMA I

Meéxico, 1927.

Castafieda y Mendoza 1933

Daniel Castafieda y Vicente T. Mendoza,
Instrumental precortesiano, vol. I, Museo
Nacional de Arqueologia, Etnografia e Historia,
México, 1933.

Cervantes de Salazar 1985

Francisco Cervantes de Salazar, Crénica de la
Nueva Espafia, México, 1985.

Chavero 1958

Alfredo Chavero, Historia antigua y de la conquista,
México a través de los siglos, México, 1958.

Chavez Balderas 2007

Ximena Chavez Balderas, Rituales funerarios en el
Templo Mayor de Tenochtitlan, México, 2007.

Chimalpahin 1998

Domingo Chimalpahin, Codex Chimalpdhin, Las
Ocho Relaciones y el Memorial de Colhuacan, 3
vols., México, 1998.

Chipman 2005

Donald E. Chipman, Moctezuma’s Children: Aztec
Royalty under Spanish Rule, 1520-1700, Austin,
2005.

Clavijero 1964

Francisco Javier Clavijero, Historia antigua de
Meéxico, Mariano Cuevas (ed.), México, 1964.

Clavijero 1979

Francisco Javier Clavijero, Historia antigua de
México, edicién facsimilar de la de 1853,
México, 1979.

Clendinnen 1990

Inga Clendinnen, “Cortés, Signs, and the
Conquest of Mexico”, en The Transmission of
Culture in Early Modern Europe, Anthony
Grafton y Ann Blair (eds.), Filadelfia, 1990, pp.
87-130.

Codex Azcatitlan 1995

Codex Azcatitlan, ediciéon facsimilar, Robert H.
Barlow (ed.), 2 vols., Paris, 1995.

Codex Borbonicus 1991

Codex Borbonicus, ediciéon facsimilar, México y
Austria, 1991.

Codex Florentino 1979

Codex Florentino, edicion facsimilar, 3 vols.,
México, 1979.

Codex Ixtlilxochitl 1996

Codex Ixtlilxdchitl, edicién facsimilar, México,
1996.

Codex Mendoza 1992

The Codex Mendoza, edicién facsimilar, Frances F.
Berdan y Patricia Rieff Anawalt (eds.), 4 vols.,
Berkeley, 1992.

Codex Telleriano-Remensis 1995

Codex Telleriano-Remensis. Ritual, Divination, and
History in a Pictorial Aztec Manuscript, Eloise
Quifiones Keber (ed.), Austin, 1995.

Codex Tudela 1980

Codex Tudela, edicién facsimilar, Madrid, 1980.

Codex Vaticanus 1964

Codex Vaticanus, edicién facsimilar, en
Antigiiedades de México, México, 1964.

Codex Vaticanus A.3738. 1996

Codex Vaticanus A.3738., edicién facsimilar,
México, 1996.

Codice Boturini 1964

Cddice Boturini o Tira de la peregrinacién, ediciéon
facsimilar, en Antigiiedades de México, México,
1964.

Codice Mendoza 1980

Cédice Mendoza, edicién facsimilar, México, 1980.

Coe y Coe 1996

Sophie D. Coe y Michael D. Coe, The True History
of Chocolate, Londres, 1996.

Cortés (n.d.)

Hernan Cortés, “Segunda Carta de Relacién”, en
Cartas de Relacion de la Conquista de América,
México (n.d.).

Cortés 1986

Hernéan Cortés, Letters from Mexico, Anthony
Pagden (trad. y ed.), New Haven y Londres,
1986.

Couch 1985

N.C. Christopher Couch, The Festival Cycle of the
Aztec Codex Borbonicus, BAR International
Series 270, Oxford, 1985.

Cuadriello 1999

Jaime Cuadriello, “El origen del reino y la
configuracién de su empresa: Episodios y
alegorias de triunfo y fundacién”, en Los pinceles
de la historia: El origen del reino de la Nueva
Espafia 1680-1750, Jaime Soler Frost (ed.),
Meéxico, 1999, pp. 50-107.

Cuadriello 2004

Jaime Cuadriello, “Moctezuma a través de los
siglos”, en El imperio sublevado: monarquia y
naciones en Espafia e Hispanoameérica, Madrid,
2004, pp. 95-122.

Dahlgren et al. 1982

Barbara Dahlgren, Emma Pérez-Rocha, Lourdes
Sudrez y Perla Valle, Corazdn de Cdpil, México,
1982.

Davies 1980

Nigel Davies, The Aztecs: a History, Norman, 1980.

Davies 1992

Nigel Davies, El imperio azteca, el resurgimiento
tolteca, México, 1992.

Day 1992

Jane S. Day, Aztec: The World of Moctezuma,
Denver, 1992.

Diaz del Castillo 1632

Bernal Diaz del Castillo, Historia verdadera de la
conquista de la Nueva Espafia, Madrid, 1632.

Diaz del Castillo 1944

Bernal Diaz del Castillo, Historia verdadera de la
conquista de la Nueva Espafia, 2 vols., México,
1944.

Diaz del Castillo 1968

Bernal Diaz del Castillo, Historia verdadera de la
conquista de la Nueva Espafia, Madrid, 1968.

Diaz del Castillo 1983

Bernal Diaz del Castillo, Historia verdadera de la
conquista de la Nueva Espaia, México, 1983.

Dryden 1670

John Dryden, The Indian Emperor, or The Conquest
of Mexico by the Spaniards. Being the sequel of the
Indian queen, Londres, 1670.

Duran 1951

Diego Duran, Historia de las Indias de Nueva
Espania e Islas de Tierra Firme, 3 vols., México,
1951.

Duran 1964

Diego Duran, The Aztecs. The History of the Indies
of New Spain, Doris Heyden y Fernando
Horcasitas (trad. y ed.), Nueva York, 1964.

Duran 1971

Diego Duran, Book of the Gods and Rites and The
Ancient Calendar, Fernando Horcasitas y Doris
Heyden (trad. y eds.), Norman, 1971, pp. 157-158.

Duran 1984

Diego Duran, Historia de las Indias de Nueva
Esparia e Islas de Tierra Firme, México, vol. 1,
1984.

Duréan 1992

Diego Duran, The History of the Indies of New
Spain, Doris Heyden (trad.), Norman, 1992.

Duran 1995

Diego Duran, Historia de las Indias de Nueva
Espafia e Islas de Tierra Firme, México, 1995.

Durand-Forest 1967

Jacqueline de Durand-Forest, “El cacao entre los
aztecas”, Estudios de Cultura Ndhuatl, vol. VII
(1967), pp. 155-181.

Easby y Scott 1970

Elizabeth Easby y John F. Scott (eds.), Before Cortés:
Sculpture of Middle America, Nueva York, 1970.

Ellingson 2001

Ter Ellingson, The Myth of the Noble Savage,
Berkeley, 2001.

Elliott 1989

J.H. Elliott, “The Mental World of Hernan Cortés”,
en Spain and its World, 1500-1700: Selected
Essays, ].H. Elliott, New Haven y Londres, 1989,
cap. 2.

Elson y Smith 2001

Christina Elson y Michael E. Smith,
“Archaeological Deposits from the Aztec New
Fire Ceremony”, Ancient Mesoamerica, 12
(2001), pp. 157-174.

Escalante Gonzalbo 1997

Pablo Escalante Gonzalbo, “Pintar la historia tras
la crisis de la conquista”, en Los pinceles de la
historia: El origen del reino de la Nueva Espafia,
1680-1750, México, 1997, pp. 25-49.

Escalante Gonzalbo 2004

Pablo Escalante Gonzalbo, “Antonio Rodriguez,
Attributed”, en Painting a New World: Mexican
Art and Life, 1521-1821, cat. de exh., Museo de
Arte de Denver, 2004, pp. 171-178.

Evans 1979

R.]. Evans, The Making of the Habsburg Monarchy
1500-1700, Oxford, 1979.

Feest 1990

Christian F. Feest, “Vienna’s Mexican Treasures:
Aztec, Mixtec and Tarascan Works from
Sixteenth-century Austrian Collections”, Archiv
fiir Vilkerkunde, 44 (1990).

Fernandez 1972

Justino Fernandez, Estética del arte mexicano,
Meéxico, 1972, pp. 495-520.

Fernandez et al. 2007

Miguel Angel Fernandez et al., Isis and the
Feathered Serpent, Pharaonic Egypt/Pre-Hispanic
Mexico, Monterrey, 2007.

Fernandez-Armesto 1992

Felipe Fernindez-Armesto, “Aztec’ Auguries and
Memories of the Conquest of Mexico”,
Renaissance Studies 6, nums. 3-4 (1992), pp. 287-
305.

Fernandez de Oviedo 1946

Gonzalo Ferndndez de Oviedo, Sucesos y didlogos
de la Nueva Espafia, México, 1946.

Fischer y Gaida 1993

Manuela Fischer y Marie Gaida, “Die Geschichte
der mexikanischen Sammlung im Museum fiir
Volkerkunde, Berlin”, Die Sammlung
vorspanischer Kunst und Kultur aus Mexiko im
Museum fiir Volkerkunde, Berlin, Verdffentlichung
des Museums fiir Vilkerkunde Berlin, n.s., 57;
Abteilung, Amerikanische Archdologie, vol. 7
(1993).

Flores Gutiérrez 1991

J. Daniel Flores Gutiérrez, “Venus y su relacién
con fechas antiguas”, en Arqueoastronomia y
etnoastronomia en Mesoamérica, Johanna Broda,
Stanislaw Iwaniszewski y Lucrecia Maupomé
(eds.), México, 1991, pp. 343-388.

Frias 1900

Heriberto Frias, Biblioteca del Nifio Mexicano,
ilustrada por José Guadalupe Posada, México,
1900.

Frias y Martinez 1925

Heriberto Frias y Rafael Martinez, Album Histdrico
Popular de la Ciudad de México, México, 1925.

Galindo y Villa 1897

Jests Galindo y Villa, Catdlogo del Departamento de
Arqueologia del Museo Nacional. Primera parte:
Galeria de monolitos, 2a edicién, México, 1897.

Gamio 1916

Manuel Gamio, Forjando patria, México, 1916, pp.
40-47.

Gamio 1922

La poblacion del valle de Teotihuacan, Manuel
Gamio (ed.), 2 vols., México, 1922.

Garcia Cook y Arana 1978

Angel Garcia Cook y Ratil Arana, Rescate
arqueolégico del monolito de Coyolxauhqui,
México, 1978.

Garcia Icazbalceta 1896

Joaquin Garcia Icazbalceta, “La fiesta del Pendén
en México”, en Obras de Joaquin Garcia
Icazbalceta, México, 1896.

Garcia Moll, Solis Olguin y Bali 1990

Roberto Garcia Moll, Felipe Solis Olguin y Jaime
Bali, El tesoro de Moctezuma, México, 1990.

Garcia Saiz 1999

Maria Concepcién Garcia Saiz, “La conquista
militar y los enconchados: las peculiaridades de
un patrocinio indiano”, en Los pinceles de la
historia: el origen del reino de la Nueva Espaia,
1680-1759, México, 1999, pp. 109-141.

Garibay K. 1984

Angel Maria Garibay K. (ed.), Fray Diego Durdn.

Historia de las Indias de Nueva Espafia e Islas de
Tierra Firme, 2 vols., México, 1984.

Gendrop 1970

Paul Gendrop, Arte prehispdnico en Mesoamérica,
México, 1970.

Gerbi 1973

Antonello Gerbi, The Dispute of the New World. The
History of a Polemic 1750-1900, Jeremy Moyle
(trad.), Pittsburgh, 1973.

Gillespie 1989

Susan D. Gillespie, The Aztec Kings: the
Construction of Rulership in Mexica History,
Tucson, 1989.

Gillespie 2008

Susan D. Gillespie, “Blaming Moteuczoma:
Anthropomorphizing the Aztec Conquest”, en
Invasion and Transformation: Interdisciplinary
Perspectives on the Conquest of Mexico, Rebecca
P. Brienen y Margaret A. Jackson (eds.),
Boulder, 2008, pp. 25-55.

Glass 1964

John B. Glass, Cdtalogo de la Coleccién de Cédices,
México, 1964.

Glass y Robertson 1975

John B. Glass y Donald Robertson, “A Census of
Native Middle American Pictorial Manuscripts”,
en Handbook of Middle American Indians,
Robert Wauchope (ed.), Austin, 1975, vol. 14, pp.
81-252.

Graulich 1994

Michel Graulich, Montezuma ou l'apogée et la chute
de lempire aztéque, Paris, 1994.

Graulich 1995

Michel Graulich, Codex Azcatitlan, Paris, 1995.

Graulich 2001

Michel Graulich, “Motecuhzoma Xocoyotzin, un
gran reformador”, Arqueologia Mexicana, el
Norte de México, vol. IX, nim. 51 (septiembre-
octubre 2001), pp. 74 -79.

Gruzinski 1992

Serge Gruzinski, Painting the Conquest. The
Mexican Indians and the European Renaissance,
Deke Dusinberre (trad.), Paris, 1992.

Gutiérrez Solana 1983

Nelly Gutiérrez Solana, Objetos ceremoniales en
piedra de la cultura mexica, México, 1983.

Hajovsky 2009

Patrick Hajovsky, “André Thevet’s ‘true’ portrait of
Moctezuma and its European legacy”, Word and
Image, 25, nam. 4 (julio 2009).

Hassig 1994

Ross Hassig, Mexico and the Spanish Conquest,
Londres, 1994.

Heikamp 1972

Detlef Heikamp, Mexico and the Medici, Florencia,
1972.

Hernandez 1959

Francisco Hernandez, Historia natural de Nueva
Espafia, 2 vols., México, 1959.

Hernandez 1986

Francisco Hernandez, Antigiiedades de la Nueva
Espania, Madrid, 1986.

Hernandez Pons 1987

BIBLIOGRAFIA

335



336

Elsa Herniandez Pons, “Una escultura azteca
encontrada en el centro de la ciudad de
México”, Antropologia, nueva serie, num. 13
(marzo-abril, 1987), pp. 15-19.

Hernandez Pons 1997

Elsa Herndndez Pons, “El dguila-cuauhxicalli”, en
La antigua casa del marqués del Apartado,
México, 1997, pp. 167-188.

Hernandez Sanchez 2005

Gilda Hernandez Sanchez, Vasijas para ceremonia,
Leiden, 2005.

Heyden 1972

Doris Heyden, “Xiuhtecuhtli, investidor de
soberanos”, Boletin del INAH, segunda serie,
num. 3 (1972), pp. 3-10.

Hildesheim-Munich-Linz-Humlebzk-Bruselas
1986

Glanz und Untergang des Alten Mexiko: Die
Azteken und ihre Vorliufer, Eva y Arne
Eggebrecht (eds.), cat. de exh., 2 vols., Roemer-
und Pelizaeus-Museum, Hildesheim; Haus der
Kunst, Munich; Oberdsterreichisches
Landesmuseum, Linz; Louisiana Museum,
Humlebaek; Musées Royaux d’Art et d’Histoire,
Bruselas, 1986.

Honour 1975

Hugh Honour, The New Golden Land: European
Images of America from the Discoveries to the
Present Time, Nueva York, 1975.

Hosler 1994

Dorothy Hosler, The Sounds and Colors of Power:
The Sacred Metallurgical Technology of Ancient
West Mexico, Boston, 1994.

Icazbalceta 1954

Joaquin Garcia Icazbalceta, Bibliografia mexicana
del siglo XVI, 2a edicidén, México, 1954.

INAH 1970

Instituto Nacional de Antropologia e Historia,
Meéxico, Boletin, 42 (1970).

Joyce 1912

Thomas Athol Joyce, A Short Guide to the
American Antiquities in the British Museum,
Londres, 1912.

Keen 1985

Benjamin Keen, The Aztec Image in Western
Thought, New Brunswick, 1985.

Klein 1987

Cecelia F. Klein, “The Ideology of Autosacrifice at
the Templo Mayor”, en The Aztec Templo Mayor,
Elizabeth H. Boone (ed.), Washington, DC,
1987, pp. 293-370.

Klor de Alva, Nicholson y Quifiones Keber 1988

Jorge Klor de Alva, H.B. Nicholson y Eloise
Quifiones Keber (eds.), The Work of Bernardino
de Sahagiin: Pioneer Ethnographer of Sixteenth-
Century Aztec Mexico, Texas, 1988.

Krauze 2005

Enrique Krauze, La presencia del pasado, México,
2005.

La Niece y Meeks 2000

MOCTEZUMA I

Susan La Niece y Nigel Meeks, “Diversity of
Goldsmithing Traditions in the American and
the Old World”, en Pre-Columbian Gold:
Technology, Style and Iconography, Colin
McEwan (ed.), Londres, 2000.

Lehman 1906

Walter Lehman, “Die Mexikanischer
Grinsteinfigur des Musée Guimet in Paris”,
Globus, 90 (1906), pp. 60-61.

Lehman 1948

Henri Lehman, “Une statue aztéque en résine”,
JSA, nueva serie, vol. XXXVII (1948), pp. 269-
273.

Lehmann y Kutscher 1981

Walter Lehmann y Gerdt Kutscher, Geschichte der
Azteken—Codex Aubin und verwandte Dokumente,
Berlin, 1981.

Lemoine Villicafia 1965

Ernesto Lemoine Villicafia, Morelos, México, 1965.

Leon-Portilla 1961

Miguel Ledn-Portilla, Los antiguos mexicanos a
través de sus crénicas y cantares, México, 1961.

Leon-Portilla 1962

Miguel Ledn-Portilla, The Broken Spears. The Aztec
Account of the Conquest of Mexico, Londres,
1962.

Leo6n-Portilla 2002

Miguel Le6n-Portilla, “Mitos de los origenes en
Mesoamérica”, Arqueologia Mexicana, vol. 10,
num. 56 (julio-agosto 2002), pp. 20-27.

Leon-Portilla 2003

Miguel Leén-Portilla, Cédices. Los antiguos libros del
Nuevo Mundo, México, 2003.

Leén y Gama 1792

Antonio de Leon y Gama, Descripcion histérica y
cronoldgica de las dos piedras que con ocasién del
nuevo empedrado que se estd formando en la plaza
principal de México, se hallaron en ella el afio de
1790, México, 1792.

Le6n y Gama 1978

Antonio de Leén y Gama, Descripcion histérica y
cronoldgica de las dos piedras, facsimil de las
ediciones de 1792 y 1832, México, 1978.

Lesbre 2008

Patrick Lesbre, “Recuerdo colonial de la realeza
prehispanica: el uso de cerbatanas por los
sefiores de Tetzcoco”, en Simbolos de poder en
Mesoamérica, Guilhem Olivier (ed.), México,
2008, pp. 293-313.

Lind 1994

Michael D. Lind, “Cholula and Mixteca
Polychromes: Two Mixteca-Puebla Regional
Sub-styles”, en Mixteca-Puebla: Discoveries and
Research in Meoamerican Art and Archaeology,
Henry B. Nicholson y Eloise Quifiones Keber
(eds.), Culver City, California, 1994, pp. 79-99.

Lockhart 1993

James Lockhart (trad. y ed.), We People Here:
Nahuatl Accounts of the Conquest of Mexico,
Repertorium Columbianum, vol. 1, Berkeley,
Los Angeles y Londres, 1993.

Lomnitz 2006

Claudio Lomnitz, La idea de la muerte en México,
México, 2006.

Londres 1965

Henry Christie: A Pioneer of Anthropology: An
Exhibition in the King Edward VII Gallery, cat.
de exh., Museo Britinico, Londres, 1965.

Londres 2002

Aztecs, Eduardo Matos Moctezuma y Felipe Solis
Olguin (eds.), cat. de exh., Royal Academy of
Arts, Londres, 2002.

Lépez Austin 1973

Alfredo Lopez Austin, Hombre-dios: Religién y
politica en el mundo ndhuatl, México, 1973.

Lopez Austin 1998

Alfredo Lopez Austin, “Quetzalcoatl desdoblado:
religién mesoamericana y cerdmica mixteca”,
en Usos, apropiaciones y desviaciones de la imagen
en México, México, 1998.

Lopez Austin 2004

Alfredo Lopez Austin, Cuerpo humano e ideologia,
las concepciones de los antiguos nahuas, México,
2004.

Lopez Austin y Lopez Lujan 2004

Alfredo Lopez Austin y Leonardo Lopez Lujan, “El
Templo Mayor de Tenochtitlan, el Tonacatépetl y
el mito del robo del maiz”, en Acercarse y mirar.
Homenaje a Beatriz de la Fuente, Maria Teresa
Uriarte y Leticia Staines Cicero (eds.), (Estudios
y Fuentes del Arte en México LXXIV), México,
2004, pp. 403-455, 486.

Lopez de Gomara 1552

Francisco Lépez de Gémara, La conquista de
Meéxico, Zaragoza, 1552.

Lopez de Gomara 1569

Francisco Lépez de Gomara, Histoire generalle des
Indes Occidentales, et terres neuves, qui jusques a
present ont esté decouvertes, Martin Fumée (trad.),
Paris, 1569.

Lopez de Gomara 1943

Francisco Lopez de Gémara, Historia de la
conquista de México, 2 vols., México, 1943.

Lopez de Gomara 1964

Francisco Lopez de Gémara, Cortés: the Life of the
Conqueror by his Secretary, Lesley Byrd Simpson
(trad. y ed.), Berkeley y Los Angeles, 1964,
p. 142.

Lopez de Gomara 1965-1966

Francisco Lopez de Gémara, Historia general de las
Indias, 2 vols., Barcelona, 1965-1966.

Lopez de Gomara 1979

Francisco Lopez de Gémara, Historia de la conquista
de México, Jorge Gurria Lacroix (ed.), Caracas,
1979.

Lopez de Gomara 1985

Francisco Loépez de Gémara, Historia general de las
Indias, 2 vols., Barcelona, 1985.

Lopez Lujan 1994

Leonardo Lopez Lujan, The Offerings of the Templo
Mayor of Tenochtitlan, Niwot, 1994.

Lopez Lujan 2005

Leonardo Lopez Lujan, The Offerings of the Templo
Mayor of Tenochtitlan, edicién revisada,
Albuquerque, 2005.

Lopez Lujan 2006

Leonardo Lépez Lujan, La Casa de las Aguilas: un
ejemplo de la arquitectura religiosa de

Tenochtitlan, 2 vols., México, 2006.

Lopez Lujan 2009

Leonardo Lopez Lujin, “Bajo el volcan: el
memorial de Motecuhzoma II en Amecameca”,
Arqueologia Mexicana, vol. XVII, nim. 95
(2009), pp. 56-59.

Lopez Lujan 2009b

Leonardo Lopez Lujan, “Aguas petrificadas: las
ofrendas a Tlaloc enterradas en el Templo
Mayor de Tenochtitlan’, Arqueologia Mexicana,
vol. XVII, nim. 96 (marzo-abril 2009), pp. 52-
57.

Lopez Lujan 2009c

Leonardo Lépez Lujan, “La Tlaltecuhtli”, Escultura
monumental mexica, México, Fundacién
Conmemoraciones, 2010.

Lépez Lujan et al. 2003

Leonardo Lopez Lujan, Jaime Torres y Aurora
Montafar, “Los materiales constructivos del
Templo Mayor de Tenochtitlan”, Estudios de
Cultura Ndhuatl, vol. 34 (2003), pp. 137-166.

Lopez Lujan et al. 2005

Leonardo Lépez Lujan, Giacomo Chiari, Alfredo
Lopez Austin y Fernando Carrizosa, “Linea y
color en Tenochtitlan. Escultura policromada y
pintura mural en el recinto sagrado de la capital
mexica’, Estudios de Cultura Ndhuatl, vol. 36
(2005), pp. 15-45.

Lépez Lujan et al. 2006

Lopez Lujan et al., “The destruction of images in
Teotihuacan’, Res: Anthropology and Aesthetics,
49/50 (primavera-otofio 2006), pp. 13-39.

Lopez Lujan y Fauvet-Berthelot 2005

Leonardo Lopez Lujin y Marie-France Fauvet-
Berthelot, Aztéques. La collection des sculptures
du Musée du Quai Branly, Paris, 2005.

Los Angeles 2001

The Journey to Aztlan: Art from a Mythic
Homeland, Virginia M. Fields y Victor
Zamudio-Taylor (eds.), cat. exh., Museo del
Condado de Los Angeles, Museo de Arte de
Austin, Museo de Alburquerque, Los Angeles,
2001.

McEwan 1994

Colin McEwan, Ancient Mexico in the British
Museum, Londres, 1994.

McEwan 2009

Colin McEwan, Ancient American Art in Detail,
Londres, 2009.

McEwan et al. 2006

Colin McEwan, Andrew Middleton, Caroline
Cartwright y Rebecca Stacey, Turquoise Mosaics
from Mexico, Londres, 2006.

Madrid 1992

Azteca-Mexica, las culturas del México antiguo, José
Alcina Franch, Miguel Leén-Portilla y Eduardo
Matos Moctezuma (eds.), cat. de exh., Sociedad
Estatal Quinto Centenario, Madrid, 1992.

Magaloni-Kerpel 2008

Diana Magaloni-Kerpel, “Painting a New Era:
Conquest, Prophecy, and the World to Come”,
en Invasion and Transformation: Interdisciplinary
Perspectives on the Conquest of Mexico, Rebecca

P. Brienen y Margaret A. Jackson (eds.),
Colorado, 2008, pp. 125-149.

Marcus 1992

Joyce Marcus, Mesoamerican Writing Systems.
Propaganda, Myth, and History of Four Ancient
Civilizations, Princeton, 1992.

Martinez 1982

José Luis Martinez, El Cédice Florentino y la
Historia General de Sahagiin, México, 1982.

Martinez 1988

José Luis Martinez, Herndn Cortés, México, 1988.

Martinez 1990

José Luis Martinez (ed.), Documentos cortesianos,
Meéxico, 1990.

Martinez Assad 2005

Carlos Martinez Assad, La patria en el Paseo de la
Reforma, México, 2005.

Martinez Chifias 1994

Rosalino Martinez Chifias, “Curaduria de
Tecnologia y Armas”, en Tesoros del Museo
Naucional de Historia en el Castillo de Chapultepec,
Meéxico, 1994, pp. 208-212.

Martinez del Rio de Redo 2006

M. Martinez del Rio de Redo, “La conquista en
una serie de tablas enconchadas”, en La imagen
de los naturales en el arte de la Nueva Espaiia,
siglos XVI al XVIII, México, 2006.

Mateos Higuera 1979

Salvador Mateos Higuera, “Herencia arqueolégica
de Mexico-Tenochtitlan”, en Trabajos
arqueoldgicos en el centro de la ciudad de México
(antologia), Eduardo Matos Moctezuma (ed.),
México, 1979, pp. 205-268.

Matos Moctezuma 1986

Eduardo Matos Moctezuma, Vida y muerte en el
Templo Mayor, México, 1986.

Matos Moctezuma 1988

Eduardo Matos Moctezuma, The Great Temple of
the Aztecs, Londres y Nueva York, 1988.

Matos Moctezuma 1988b

Eduardo Matos Moctezuma (ed.), Obras maestras
del Templo Mayor, México, 1988.

Matos Moctezuma 1989

Eduardo Matos Moctezuma, Los aztecas, México,
1989.

Matos Moctezuma 1993

Eduardo Matos Moctezuma, “Tenochtitlan”,
Arqueologia Mexicana, vol. 1, nam. 4, (octubre-
noviembre 1993), pp. 18-21.

Matos Moctezuma y Solis Olguin 2003

Eduardo Matos Moctezuma y Felipe Solis Olguin
(eds.), Azteken, Colonia, 2003.

Matos Moctezuma y Lopez Lujan 2007

Eduardo Matos Moctezuma y Leonardo Lopez
Lujan, “La diosa Tlaltecuhtli de la Casas de las
Ajaracas y el rey Ahuitzotl”, Arqueologia
Mexicana, vol. XIV, nim. 83 (2007), pp. 22-29.

Matricula de tributos 1997

Matricula de tributos o Cédice Moctezuma,
Ferdinand Anders, Maarten Jansen y Luis Reyes
Garcia (eds.), Graz y México, 1997.

Matsumoto et al. 2007

Ryozo Matsumoto, Ken-Ichi Shinoda y Masahiro
Ono (eds.), The Three Great Civilizations of

Mesoamerica and the Central Andes. The World of
Maya, Aztec and Inca, cat. de exh., Japon, 2007.

Mena 1927

Ramoén Mena, Catdlogo de la coleccion de objetos de
Jjade, Talleres Graficos del Museo Nacional de
Arqueologia, Historia y Etnografia, México,
1927.

Mendoza y Sanchez 1885

Gumesindo Mendoza y Jests Sinchez, Catdlogo de
las colecciones del Museo Nacional, México, 1885.

Meslay 2001

Oliver Meslay, “Murillo y Smoking Mirrors”,
Burlington Magazine, vol. 143 (febrero 2001),
pp. 73-79.

Miller y Taube 1993

Mary Miller y Karl Taube, The Gods and Symbols of
Ancient Mexico and the Maya: An Illustrated
Dictionary of Mesoamerican Religion, Londres,
1993.

Miller y Taube 1997

Mary Miller y Karl Taube, An Illustrated Dictionary
of the Gods and Symbols of Ancient Mexico and
the Maya, Londres, 1997.

Molina 1970

Alonso de Molina, Vocabulario en lengua castellana
y mexicana y mexicana y castellana, Biblioteca
Porrtia, 44 (1970).

Montanus 1671

Arnoldus Montanus, De nieuwe en Onbekende
weereld of Beschryving van America en 't Zuid-
land..., Amsterdam, 1671.

Monterde 1947

Francisco Monterde, Moctezuma II: sefior del
Andhuac, México, 1947.

Monterrey 2007

Isis y la Serpiente Emplumada. Egipto
faradnico/México prehispdnico, Magali Tercero
(ed.), cat. de exh., Centro Expositivo Nave
Lewis, Parque Fundidora, Monterrey, 2007.

Montes Gonzalez 2006

Francisco Montes Gonzilez, “Apuntes
iconograficos a la serie mayor de enconchados
de la conquista de México del Museo de
América de Madrid”, en La multiculturalidad en
las artes y en la arquitectura, Las Palmas, 2006,
vol. I, pp. 803-811.

Morgan 1876

Lewis H. Morgan, “Montezuma’s Dinner”, North
American Review, vol. 132 (1876), pp. 265-308.

Mundy 1998

Barbara E. Mundy, “Mapping the Aztec Capital: The
1524 Nuremberg Map of Tenochtitlan, its
Sources and Meanings”, Imago Mundi, 50 (1998),
pp. 11-33.

Muria 1973

José Maria Muria, Sociedad prehispdnica y
pensamiento europeo, SEP-Setentas 76, México,
1973.

Nahmad y Besso-Oberto 1993

Daniel Nahmad y Humberto Besso-Oberto, “Las
joyas del pescador: orfebreria prehispanica”,
Arqueologia Mexicana, vol. 1, nim. 1 (1993), pp.
56-63.

BIBLIOGRAFIA

337



338

Nicholson 1961

Henry B. Nicholson, “The Chapultepec Cliff
Sculpture of Motecuhzoma Xocoyotzin”, El
México Antiguo, vol. IX (1961), pp. 379-444.

Nicholson 1988

Henry B. Nicholson, “The Iconography of the
Deity Representations in Fray Bernardino de
Sahagun's Primeros Memoriales: Huitzilopochtli
and Chalchiuhtlicue”, en The Work of
Bernardino de Sahagiin, Pioneer Ethnographer of
Sixteenth Century Aztec Mexico, Jorge Klor de
Alva, Henry B. Nicholson y Eloise Quifiones
Keber (eds.), Nueva York, 1988.

Nicholson 2003

Henry B. Nicholson, “The Annual Royal
Ceremony on Mt. Tlaloc: Mountain Fertility
Ritualism in the Late Pre-Hispanic Basin of
Mexico”, en Mesas and Cosmologies in
Mesoamerica, Douglas Sharon (ed.), San Diego
Museum Papers 42, 2003.

Noguera 1945

Eduardo Noguera, “El atlatl o tiradera”, Anales del
Museo Nacional de Arqueologia, Historia y
Etnografia, 5a serie, vol. III (1945).

Noguera 1968

Eduardo Noguera, “Ceremonias del Fuego Nuevo”,
Cuadernos Americanos, vol. 3, num. 158 (1968),
pp. 146-151.

Noguez 1975

Xavier Noguez, “La diadema de turquesa
(xiuhuitzolli) y las alianzas de los sefiorios
prehispanicos: acercamiento iconografico”, en
XIII Mesa Redonda de la Sociedad Mexicana de
Antropologia, Jaime Litvak y Noemi Castillo
(eds.), México, 1975, pp. 83-94.

Noguez 1996

Xavier Noguez (ed.), Cédice Garcia Granados,
edicion facsimilar, México, 1996.

Noguez 2009

Xavier Noguez, “Codice Moctezuma”, Arqueologia
Mexicana, vol. XVI, num. 95 (2009), pp. 84-85.

Nueva York 1940

Twenty Centuries of Mexican Art, cat. de exh.,
Museo de Arte Moderno de Nueva York en
asociacion con el Instituto Nacional de
Antropologia e Historia, México, Nueva York,
1940.

Nueva York 1970

Before Cortés: Sculpture of Middle America,
Elizabeth Kennedy Easby y John F. Scott (eds.),
cat. de exh., Museo Metropolitano de Arte,
Nueva York, 1970.

Nueva York 1976

Aztec Stone Sculpture, Esther Pasztory (ed.), cat. de
exh., Centro para las Relaciones
Interamericanas, Nueva York, 1976.

Nueva York 2004

The Aztec Empire, Felipe Solis Olguin (ed.), cat. de
exh., Museo Guggenheim, Nueva York, 2004.

Nuiiez Ortega 1885

Angel Nufiez Ortega, Apuntes histéricos sobre la
rodela azteca conservada en el Museo Nacional de
México, Bruselas, 1885.

Nuttall 1891

MOCTEZUMA I

Zelia Nuttall, “The dtlatl or spear-thrower of the
ancient Mexicans’, Archaeological and
Ethnological Papers of the Peabody Museum, vol.
1, ntm. 3 (1891).

Obregén Rodriguez 1985

Marfa Concepciéon Obregdn Rodriguez, El atavio
de los tlatoque mexicas, BA dissertation, México,
1985.

Ogilby 1671

John Ogilby, America: being the latest, and most
accurate description of the new world..., Londres,
1671.

Olivier 1997

Guilhem Olivier, Moqueries et metamorphose d’un
diew aztéque. Tezcatlipoca, le “‘Seigneur au miroir
fumant’, Paris, 1997.

Olivier 2003

Guilhem Olivier, Mockeries and Metamorphoses of
an Aztec God. Tezcatlipoca, ‘Lord of the Smoking
Mirror’, Boulder, 2003.

Olivier 2004

Guilhem Olivier, Burlas y metamorfosis de un dios
azteca, México, 2004.

Olivier 2008

Guilhem Olivier, Mockeries and Metamorphoses of
an Aztec God. Tezcatlipoca, ‘Lord of the Smoking
Mirror’, Boulder, 2008.

Olivier 2008b

Guilhem Olivier, “Las tres muertes simbolicas del
nuevo rey mexica: reflexiones en torno a los
ritos de entronizacion en el México Central
prehispanico”, en Simbolos de poder en
Mesoamérica, Guilhem Olivier (ed.), México,
2008b, pp. 263-291.

Olko 2005

Justyna Olko, Turquoise Diadems and Staffs of
Office. Elite Costume and Insignia of Power in
Early Colonial Mexico, Varsovia, 2005.

Olmedo Vera 2002

Bertina Olmedo Vera, Los templos rojos del recinto
sagrado de Tenochtitlan, México, 2002.

D’Olwer 1987

Luis Nicolau D’Olwer, Fray Bernardino de Sahagiin
1499-1590, Mauricio J. Mixco (trad.), Salt Lake
City, 1987.

Orozco y Berra 1960

Manuel Orozco y Berra, Historia antigua y de la
conquista de México, Miguel Leon-Portilla (ed.),
4 vols., México, 1960.

Ortiz Ceballos 1990

Ponciano Ortiz Ceballos, Las joyas del pescador:
Museo Baluarte de Santiago, México, 1990.

Ortiz Ceballos y Torres 1978

Ponciano Ortiz Ceballos y G. Manuel Torres,
“Dictamen judicial sobre las joyas de Rio
Medio, Municipio de Veracruz, México”, Xalapa,
1978.

Pagden 1983

Anthony Pagden, “The Savage Critic: Some
European Images of the Primitive”, en The
Yearbook of English Studies, Colonial and Imperial
Themes, Londres, 1983, pp. 32-45.

Palacios 1918

Enrique Juan Palacios, “La Piedra del Sol y el
primer capitulo de la historia de México”,
Memorias de la Sociedad Cientifica Antonio
Alzate, vol. 38 (1918).

Pasztory 1983

Esther Pasztory, Aztec Art, Nueva York, 1983.

Pauw 1771

Corneille de Pauw, Recherches philosophiques sur les
americains, 3 vols., Londres, 1771.

Paz 1970

Octavio Paz, Posdata, México, 1970.

Paz 1990

Octavio Paz, Introduccion, en México: Esplendores
de treinta siglos, cat. de exh., Museo
Metropolitano de Arte de Nueva York, 1990.

Pefiafiel 1910

Antonio Pefiafiel, Destruccién del Templo Mayor de
Meéxico antiguo y los monumentos encontrados en
la ciudad, en las excavaciones de 1897 y 1902,
México, 1910.

Pérez de Ribas 1968

Andrés Pérez de Ribas, My Life Among the Savage
Nations of New Spain, Tomas Antonio
Robertson (trad.), Los Angeles, 1968.

Prescott (s/f)

William H. Prescott, History of the Conquest of
Mexico, Nueva York (s/f).

Prescott 1970

William H. Prescott, Historia de la conquista de
Meéxico, anotada por don Lucas Alamdn y con
notas y esclarecimientos de don José Fernando
Ramirez, Juan A. Ortega y Medina (ed.), México,
1970.

Ramirez 1846

José Fernando Ramirez, “Descripcién de cuatro
lapidas monumentales conservadas en el
Museo Nacional de México, seguida de un
ensayo sobre su interpretaciéon’, en Historia de
la conquista de William H. Prescott, 2 vols.,
México, 1846, pp., 106 -124.

Ramirez 1864

José Fernando Ramirez, “Antigiiedades mexicanas
conservadas en el Museo Nacional”, en México y
sus alrededores, México, 1864, pp. 48-57.

Ramirez 2001

José Fernando Ramirez, “Tira de la peregrinacién
mexicana’, en Obras, Ernesto de la Torre Villar
(ed.), 5 vols., México, 2001.

Raynal 1798

Guillaume-Thomas Raynal, A Philosophical and
Political History of the Settlements and Travels of
the Europeans in the East and West Indies, ].O.
Justamond (trad.), 6 vols., 3a edicién, Londres,
1798.

Reyero 1978

Manuel Reyero, Coleccién Prehispdnica Fundacion
Cultural Televisa A.C., Paris, 1978.

Riva Palacio 1884-1889

Meéxico a través de los siglos, Vicente Riva Palacio
(ed.), 5 vols., México y Barcelona, 1884-1889.

Robertson 1788

William Robertson, The History of America, 3 vols.,

5a edicién, Londres, 1788.

Robles Castellanos 2007

José Fernando Robles Castellanos, Culhua Mexico,
una revision arqueo-etnohistorica del imperio de los
mexica-tenochca, México, 2007.

Ronan 1977

Charles E. Ronan, Francisco Javier Clavijero S.J.
(1731-1787). Figure of the Mexican
Enlightenment, Roma, 1977.

Rueda Smithers 1993

Salvador Rueda Smithers, “De conspiradores y
mitdgrafos: entre el mito, la historia y el hecho
estético”, Revista Historias, 29 (1993).

Sahagtin 1950-1982

Bernardino de Sahagtn, Florentine Codex:
A General History of the Things of New Spain,
Arthur J.O. Anderson y Charles E. Dibble (ed. y
trad.), 12 vols., Salt Lake City, 1950-1982.

Sahagin 1956

Bernardino de Sahagtn, Historia general de las
cosas de Nueva Espafia, 4 vols., México, 1956.

Sahagtn 1977

Bernardino de Sahagtn, Historia general de las
cosas de Nueva Espafia, vol. I11, México, 1977.

Sahagtn 1979

Bernardino de Sahagtn, Cédice Florentino:
Historia general de las cosas de Nueva Espafia, 3
vols., México, 1979.

Sahagan 1993

Bernardino de Sahagtn, Primeros memoriales,
edicién facsimilar, Norman, 1993.

Sahagiin 1997

Bernardino de Sahagtn, Historia general de las
cosas de Nueva Esparia, 9a edicién, México, 1997.

Sahagun 2000

Bernardino de Sahagtn, Historia general de las
cosas de Nueva Espafia, 3 vols., México, 2000.

Sanders, Parsons y Santley 1979

William T. Sanders, Jeffrey R. Parsons y Robert S.
Santley, The Basin of Mexico: Ecological Processes
in the Evolution of Civilization, Nueva York,
1979.

Saunders 1990

Nicholas J. Saunders, “Tezcatlipoca: Jaguar
Metaphors and the Aztec Mirror of Nature”, en
Signifying Animals: Human Meaning in the
Natural World, Roy Geoffrey Willis (ed.),
Londres, 1990.

Saunders 2001

Nicholas J. Saunders, “A Dark Light: Reflections
on Obsidian in Mesoamerica”, World
Archaeology, vol. 33, nim. 2 (octubre 2001), pp.
220-236.

Saville 1920

Marshall H. Saville, The Goldsmith’s Art in Ancient
Mexico, Museo del Indio Americano, Fundacién
Heye, Nueva York, 1920.

Saville 1922

Marshall H. Saville, Turquoise Mosaic Art in
Ancient Mexico, Indian Notes and Monographs,
nam. 8, Museo del Indio Americano,
Fundacién Heye, Nueva York, 1922.

Saville 1925

Marshall H. Saville, The Woodcarver’s Art in
Ancient Mexico, Indian Notes and Monographs,
nam. 9, Museo del Indio Americano,
Fundacién Heye, Nueva York, 1925.

Schlesinger 1993

Roger Schlesinger, Portraits from the Age of
Exploration, Urbana y Chicago, 1993.

Schlesinger y Stabler 1986

Roger Schlesinger y Arthur P. Stabler, André
Thevet’s North America: A Sixteenth-Century
View, Kingston, Ontario, 1986.

Seler 1902

Eduard Seler, “Das Pulquegefiss der
Bilimek’schen Sammlung im k.k.
naturhistorischen Hofsmuseum”, Annalen des
k.k. naturhistorischen Hofsmuseums, Viena, 1902.

Seler 1960-1961

Eduard Seler, Gesammelte Abhandlungen zur
Amerikanischen Sprach-und Altertumskunde, 2a
edicion, 5 vols., Graz, 1960-1961.

Seler 1990-1998

Eduard Seler, Collected Works in Mesoamerican
Linguistics and Archaeology (trad. de Gesammelte
Abhandlungen zur Amerikanischen Sprach-und
Altertumskunde, 1904), 6 vols., Culver City,
1990-1998.

Serra Puche y Solis Olguin 1994

Mari Carmen Serra Puche y Felipe Solis Olguin
(eds.), Cristales y obsidiana prehispdnicos, México,
1994.

Serrato-Combe 2001

Antonio Serrato-Combe, The Aztec Templo Mayor:
A Visualization, Salt Lake City, 2001.

Sevilla 1997

Felipe Solis Olguin y Martha Carmona, Tesoros de
Meéxico, oro precolombino y plata virreinal, cat. de
exh., Fundacién el Monte, Sevilla, 1997.

Sigiienza y Gongora 1960

Carlos de Sigiienza y Géngora, “Teatro de virtudes
politicas”, en Obras histéricas, José Rojas
Garciduefias (ed.), México, 1960.

Siméon 1977

Rémi Siméon, Diccionario de la lengua ndhuatl o
mexicana, vol. XXI, México, 1977.

Smith 2003

Michael E. Smith, The Aztecs, 2a edicién, Oxford,
2003.

Smith y Heath-Smith 1980

Michel E. Smith y C.M. Heath-Smith, “Waves of
influence in Postclassic Mesoamerica? A
Critique of the Mixteca-Puebla Concept”,
Anthropology, 1V, vol. 2 (1980), pp. 15-50.

Solis 1684

Antonio de Solis, Historia de la conquista de
Mexico. Poblacién y progresos de la América
septentrional, conocida por el nombre de Nueva
Espafia, Madrid, 1684.

Solis 1704

Antonio de Solis, Istoria della conquista del Messico,
della popolazione, e de’ progressi nell’ America
settentrionale conosciuta sotto il nome di Nuova
Spagna, Bruselas, 1704.

Solis Olguin 1976

Felipe Solis Olguin, La escultura de Santa Cecilia

Acatitldn, México, 1976.

Solis Olguin 1990

Felipe Solis Olguin, “Escultura antropomorfa,
cabeza de guerrero-aguila”, en Arte Precolombino
de México, Madrid, 1990, pp. 108, 114-115.

Solis Olguin 1991

Felipe Solis Olguin, Gloria y fama mexica, México,
1991.

Solis Olguin 1991b

Felipe Solis Olguin, Tesoros artisticos del Museo
Nacional de Antropologia, México, 1991.

Solis Olguin 1993

Felipe Solis Olguin, “Aztekische Steinplastik”, en
Die Sammlung vorspanischer Kunst und Kultur
aus Mexiko im Musewm fiir Vilkerkunde, Berlin,
Veriffentlichung des Museums fiir Volkerkunde
Berlin, n.s., 57; Abteilung, Amerikanische
Archdologie, vol. 7, Berlin, 1993.

Solis Olguin 1998

Felipe Solis Olguin, Tesoros artisticos del Museo
Nacional de Antropologia, México, 1998.

Solis Olguin 2004

Felipe Solis Olguin, The Aztec Empire, Nueva York,
2004.

Solis Olguin 2004b

Felipe Solis Olguin, “La imagen de Ténoch en los
monumentos conmemorativos de la capital
azteca”, en Acercarse y mirar, homenaje a Beatriz
de la Fuente, Maria Teresa Uriarte y Leticia
Staines Cicero (eds.), Meéxico, 2004, pp. 357-375.

Solis Olguin y Carmona 2004

Felipe Solis Olguin y Martha Carmona, Oro
precolombino de México, México, 2004.

Solis Olguin y Carmona 1995

Felipe Solis Olguin y Martha Carmona, El oro
precolombino de México, colecciones mixteca y
azteca, México, 1995.

Solis Olguin y Morales Gomez 1991

Felipe Solis Olguin y David Morales Gémez,
Rescate de un rescate: coleccion de objetos
arqueoldgicos de El Volador, ciudad de México,
México, 1991.

Solis Olguin y Morales Gomez 1992

Felipe Solis Olguin y David Morales Gémez, “La
cerdmica policroma de Cholula, Puebla”, en
Miniguia, México, 1992.

Solis Olguin, Velazques y Velasco Alonso 2005

Felipe Solis Olguin, Verénica Velazques y Roberto
Velasco Alonso, “Ceramica policroma de Cholula
y de los otros valles de Puebla”, en La gran
pirdmide de Cholula, México, 2005, pp. 79-129.

Solis y Rivadeneira 1838

Antonio de Solis y Rivadeneira, Historia de la
conquista de Méjico, Paris, 1838.

Soustelle 1961

Jacques Soustelle, The Daily Life of the Aztecs on the
Eve of the Spanish Conquest, Patrick O’Brian
(trad.), Londres, 1961, pp. 59-71.

Soustelle 1969

Jacques Soustelle, El arte del México antiguo,
Barcelona, 1969.

Spranz 1993

Bodo Spranz, Los dioses en los codices mexicanos del
Grupo Borgia, México, 1993.

BIBLIOGRAFIA

339



340

Suarez de Peralta 1949

Juan Suarez de Peralta, Tratado del descubrimiento
de las Indias, México, 1949.

Sullivan 1980

Thelma D. Sullivan, “Tlatoani and Tlatocayotl in
the Sahagun Manuscripts”, Estudios de Cultura
Ndhuatl, vol. 14 (1980), pp. 225-239.

Tait 1967

H. Tait, “The Devil's Looking Glass: the Magical
Speculum of Dr. John Dee”, en Horace Walpole:
Writer, Politician and Connoisseur, Warren
Hunting Smith (ed.), New Haven, 1967,
pp- 195-212.

Taube 1993

Karl A. Taube, “The Bilimek Pulque Vessel:
Starlore, Calendrics, and Cosmology of Late
Postclassic Central Mexico”, en Ancient
Mesoamerica, vol. 1, nam. 2 (1993), pp. 1-15.

Taube 1993b

Karl A. Taube, The Legendary Past: Aztec and Maya
Myths, Londres, 1993.

Tena Ramirez 1967

Felipe Tena Ramirez, Leyes fundamentales de
Meéxico, México, 1967.

Tenorio-Trillo 1996

Mauricio Tenorio-Trillo, Mexico at the World Fairs.
Crafting a Nation, Berkeley y Los Angeles, 1996.

Thevet 1584

André Thevet, Les vrais pourtraits et vies des
hommes illustres grecz, latins, et payens, recueilliz
de leurs tableaux, liures, medailles antiques, et
modernes, Paris, 1584.

Thevet 1671

André Thevet, Histoire des plus illustres et scavans
hommes de leurs siécles, Paris, 1671.

Thomas 1993

Hugh Thomas, The Conquest of Mexico, Londres,
1993.

Todorov 1984

Tzvetan Todorov, The Conquest of America: the
Question of the Other, Richard Howard (trad.),
Nueva York, 1984.

Torquemada 1975-1983

Juan de Torquemada, Los veinte y un libros rituales
y Monarquia indiana, 3 vols. (Sevilla 1615,
Madrid 1723); 3a edicién, Miguel Le6n-Portilla
et al. (ed.), 7 vols., México, 1975-1983.

MOCTEZUMA I

Toscano 1944

Salvador Toscano, Arte precolombino de México y de
la América Central, México, 1944.

Toussaint, Gémez de Orozco y Fernandez 1990

Manuel Toussaint, Federico Gémez de Orozco y
Justino Fernandez (eds.), Planos de la ciudad de
México. Siglos XVI y XVII, México, 1990.

Townsend 1979

Richard Townsend, “State and Cosmos in the Art
of Tenochtitlan”, Studies in Pre-Colombian Art
and Archaeology, vol. 20, Dumbarton Oaks,
Washington, D.C., 1979.

Townsend 1982

Richard F. Townsend, “Malinalco and the Lords of
Tenochtitlan”, en The Art and Iconography of
Late Post-Classic Central Mexico, Elizabeth H.
Boone (ed.), Washington, D.C., 1982, pp. 111-140.

Townsend 1987

Richard F. Townsend, “Coronation at
Tenochtitlan”, en Elizabeth H. Boone (ed.), The
Aztec Templo Mayor, Washington, D.C., 1987,
pp- 371-409.

Townsend 1992

Richard F. Townsend, “The Renewal of Nature at
the Temple of Tlaloc”, en The Ancient Americas,
Art from Sacred Landscapes, Chicago, 1992, pp.
170-185.

Townsend 1995

Richard F. Townsend, The Aztecs, Londres y Nueva
York, 1995.

Townsend 2000

Richard F. Townsend, The Aztecs, edicién revisada,
Londres y Nueva York, 2000.

Turin 1978

Africa, America, Oceania: Le Collezioni Etnologiche,
Museo Civico d’Arte Antica, Turin, 1978.

Uchmany 1972

Eva Uchmany, Motecuhzoma II Xocoyotzin y la
conquista de México, México, 1972.

Umberger 1981

Emily Umberger, Aztec Sculptures, Hieroglyphs,
and History, Ph.D. dissertation, Universidad de
Columbia, Nueva York, 1981.

Umberger 1984

Emily Umberger, “El trono de Moctezuma”,
Estudios de Cultura Ndhuatl, 17 (1984), pp. 63-87.

Valero de Garcia Lascurain et al. 1994

Ana Rita Valero de Garcia Lascurdin, y Rafael
Tena (eds.), Cddice Cozcatzin, México, 1994.

Valle 1994

Perla Valle (ed.), Cddice de Tepetladztoc (Cédice
Kingsborough). Estado de México, Toluca, 1994.

Valle 1994b

Perla Valle (ed.), Memorial de los indios de
Tepetladztoc o Cédice Kingsborough, México, 1994.

Vargaslugo 1994

Elisa Vargaslugo, “Comentarios sobre pintura y
escultura del arte religioso novohispano”, en
Tesoros del Museo Nacional de Historia en el
Castillo de Chapultepec, México, 1994.

Velasco Alonso 2007

Roberto Velasco Alonso, “El Palacio de
Moctezuma. Crénica de las entrafias del Palacio
Nacional”, en El Palacio Nacional de México,
Meéxico, 2007, pp. 28-57.

Viena 1992

Das Altertum der Neuen Welt: Voreuropdische
Kulturen Amerikas, Christian F. Feest y Peter
Kann (eds.), cat. de exh., Museum fiir
Vélkerkunde, Viena, 1992.

Viena 1997

Gold und Silber aus Mexiko: Prikolumbisches Gold
und koloniales Silber aus dem anthropologischen
Nationalmuseum und anderen bedeutenden
Sammlungen Mexikos, Wilfried Seipel (ed.), cat.

de exh., Kunsthistorisches Museum, Viena, 1997.

Wake 2002

Eleanor Wake, “Codex Tlaxcala: New Insights and
New Questions”, Estudios de Cultural Ndhuatl,
33 (2002), pp. 91-140.

Washington 1983

Art of Aztec Mexico: Treasures of Tenochtitlan,
Henry B. Nicholson y Eloise Quifiones Keber
(eds.), cat. de exh., Galeria Nacional de Arte,
Washington, D.C., 1983.

Zantwijk 1963

Rudolph van Zantwijk, “Principios organizadores
de los mexicas: Una introduccién al estudio del
sistema interno del régimen azteca”, Estudios de
Cultura Ndhuatl, vol. 2 (1963).

Zantwijk 1985

Rudolph van Zantwijk, The Aztec Arrangement.
The Social History of Pre-Spanish Mexico,
Norman, 1985.

La reproduccion, uso y aprovechamiento por cualquier medio
de las imdgenes pertenecientes al patrimonio cultural de la
nacion mexicana, contenidas en esta obra, estd limitada
conforme a la Ley Federal sobre Monumentos y Zonas
Arqueoldgicos, Artisticos e Historicos y la Ley Federal del
Derecho de Autor. Su reproduccién debe ser aprobada
previamente por el INAH y el titular del derecho patrimonial.

P.2. Detalle de cat. 130. Museo degli Argenti. En
concesion del Ministero per i Beni e le Attivita
Culturali.

Portadilla. Detalle de fig. 52. Biblioteca Bodleiana,
Oxford.

Indice, Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

P. 9 Detalle de cat. 111. Museo de América,
Madrid.

Mapa, pp. 16-17 Patronato del Museo Britanico
(Paul Goodhead).

Fig. 1 Detalle de fig. 28. Museo Nacional de
Antropologia, CONACULTA-INAH (Javier Hinojosa).
Fig. 2 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Javier Hinojosa).

Fig. 3 Jorge Pérez.

Fig. 4 Biblioteca Bodleiana, Oxford.

Fig. 5 Biblioteca Nacional de Antropologia e
Historia, CONACUITA-INAH.

Fig. 6 Patronato del Museo Britdnico

(Paul Goodhead).

Fig. 7 Cortesia de la Biblioteca John Carter Brown,
Universidad de Brown.

Fig. 8 Real Academia de la Historia, Madrid.

Fig. 9 Patronato del Museo Britdnico (Paul
Goodhead).

Fig. 10 Museo del Templo Mayor, CONACULTA-INAH
(Jorge Vértiz).

Fig. 11 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Javier Hinojosa).

Fig. 12 © John Nakata/Corbis.

Fig. 13 Biblioteca Nacional, Madrid.

Fig. 14 Bibliotheque Nationale de France, Paris.
Fig. 15 Cortesia de la Biblioteca John Carter
Brown, Universidad de Brown.

Fig. 16 Patronato del Museo Britdnico

(Paul Goodhead).

Fig. 17 Cortesia de la Coleccion Edward E. Ayer,
Biblioteca Newberry, Chicago, Ayer 655.51 C*
1524d.

Fig. 18 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 219, c.280v. En concesién del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 19 Biblioteca Bodleiana, Oxford.

Fig. 20 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 219, ¢.269v. En concesion del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 21 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 219, ¢.291r. En concesion del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 22 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 219, c.361v. En concesion del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 23 Detalle de cat. 58. Museum fiir
Volkerkunde, Hamburgo (foto: John
Williams/Patronato del Museo Britnico).

Fig. 24 Biblioteca Nacional, Madrid.

Fig. 25 Jorge Pérez.

Fig. 26 Patronato del Museo Britdnico

(Jim Farrant).

Fig. 27 Detalle de cat. 78. Museo Nacional de
Antropologia, CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Fig. 28 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Javier Hinojosa).

Fig. 29 Bibliotheque de IAssemblée Nationale,
Paris.

Fig. 30 Museo Civica d’Arte Antica, Palazzo
Madama, Turin (inv. 732).

Fig. 31 Bibliothéque Nationale de France, Paris.
Fig. 32 Cortesia Museo de América, Madrid.

Fig. 33 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 219, ¢.336r. En concesién del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 34 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 219, ¢.292v. En concesién del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 35 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Fig. 36 Jorge Pérez.

Fig. 37 Museo de Arte Moderno, ciudad de México,
Meéxico / foto: Arturo Osorno INBA / Biblioteca de
Arte Bridgeman.

Fig. 38 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Fig. 39 Patronato del Museo Britanico

(Paul Goodhead).

Fig. 40 Patrimonio Nacional, Madrid.

Fig. 41 Reproduccién por cortesia del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali, Italia / Biblioteca
Nazionale Centrale, Florencia. Esta imagen no
puede ser reproducida por ningtin medio sin la
autorizacion de la Biblioteca, propietaria del
copyright.

Fig. 42 Museo del Templo Mayor, CONACULTA-INAH
(Michel Zabé).

Fig. 43 Bibliothéque Nationale de France, Paris.
Fig. 44 Bibliothéque Nationale de France, Paris.
Fig. 45 Bibliotheque Nationale de France, Paris.
Fig. 46 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 218, c.35r. En concesién del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 47 Patronato del Museo Britanico

(Paul Goodhead).

Fig. 48 Cortesia Museo Nacional del Indio
Americano, Instituto Smithsoniano. N14709,
Carmelo Guadagno (vista posterior). T163621
David Heald (vista frontal).

Fig. 49 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Fig. 50 Patronato del Museo Britdnico

(Paul Goodhead).

Fig. 51 Patronato del Museo Britanico.

Fig. 52 Biblioteca Bodleiana, Oxford.

Fig. 53 Biblioteca Bodleiana, Oxford.

Fig. 54 Patronato del Museo Britanico

(Paul Goodhead). Segtin Solis Olguin 2004.

Fig. 55 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 219, c.283v. En concesién del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 56 © Charles y Josette Lenars / Corbis.

Fig. 57 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,

Créditos
iconograficos

Med. Palat. 219, c¢.278r. En concesién del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 58 Museo de Antropologia e Historia del
Estado de México, Toluca (Jorge Vértiz).

Fig. 59 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 219, ¢.370v. En concesién del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 60 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 219, c.371r. En concesién del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 61 Imagen cortesia de la Coleccién Kislak,
Fondo Reservado de la Biblioteca del Congreso.
Fig. 62 Biblioteca Nacional, Madrid.

Fig. 63 Patronato del Museo Britdnico

(Paul Goodhead).

Fig. 64 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 219, ¢.262v. En concesion del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 65 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 219, ¢.263r. En concesién del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 66 Biblioteca Nacional, Madrid.

Fig. 67 Biblioteca Nacional, Madrid.

Fig. 68 Biblioteca de la Universidad de Glasgow.
Fig. 69 Museo Nacional de Historia, Castillo de
Chapultepec, CONACULTA-INAH (Jestis Lopez).

Fig. 70 Museo Nacional de Historia, Castillo de
Chapultepec, CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Fig. 71 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 220, c.443r. En concesién del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 72 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 220, c.447v y c.448r. En concesién del
Ministero per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 73 Biblioteca Nacional, Madrid.

Fig. 74 © y cortesia Museo de la Basilica de
Guadalupe, ciudad de México (Manuel Zavala y
Alonso).

Fig. 75 Patronato del Museo Britanico.

Fig. 76 Biblioteca Medicea Laurenziana, Florencia,
Med. Palat. 220, c.460v. En concesion del Ministero
per i Beni e le Attivita Culturali.

Fig. 77 © Biblioteca de la Universidad de Glasgow
Scotland / Biblioteca de Arte Bridgeman.

Fig. 78 Museo Nacional del Virreinato, CONACULTA-
INAH (Jorge Vértiz).

Fig. 79 Foto. Patronato del Museo Britdnico.

Fig. 80 Cortesia del Fondo Reservado de la
Biblioteca del Congreso.

Fig. 81 Foto. Patronato del Museo Britdnico.

Fig. 82 Cortesia Museo Nacional de Arte, México.
Fig. 83 Foto. Patronato del Museo Britanico.

Fig. 84 © (351618)
CONACULTA—INAH.SINAFO.FN.MEXICO.

Fig. 85 Foto: Raul Grigelmo.

Fig. 86 © 2003 Foto Art Resource / Scala,
Florencia.

Fig. 87 © 2009 Foto Art Resource / Scala,
Florencia.

Fig. 88 © 2009 Universidad de Hawai.

Fig. 89 © Proyecto Templo Mayor (INAH). Modelo
digital: Saburo Sugiyama, Tenoch Medina y Acord.
Fig. 90 © Proyecto Templo Mayor (INAH). Foto:
Michael Calderwood.

341



342

Fig. 91 Proyecto Templo Mayor (INAH). Dibujo:
Tenoch Medina Gonzalez.

Fig. 92 Proyecto Templo Mayor (INAH). Foto:
Leonardo Lopez Lujan.

Fig. 93 Proyecto Templo Mayor (INAH). Modelo
digital: Guido Galvani y Maria Sanchez Vega.
Fig. 94 Proyecto Templo Mayor (INAH). Foto: Jests
Lopez.

Fig. 95 Proyecto Templo Mayor (INAH). Dibujo:
Julio Romero y Luz Maria Mufioz.

Fig. 96 Proyecto Templo Mayor (INAH). Foto: Jests
Lépez.

Glosario de glifos (p. 326) Patronato del Museo
Britdnico (Paul Goodhead).

Cat. 1 Museo del Templo Mayor / foto: Michel
Zabé | AZA 1naH [ Biblioteca de Arte Bridgeman.
Cat. 2 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 3 Mesa Directiva de la Biblioteca Britanica.
Cat. 4 Mesa Directiva de la Biblioteca Britanica.
Cat. 5 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 6 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 7 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 8 Patronato del Museo Britanico.

Cat. 9 Museo del Templo Mayor, CONACULTA-INAH
(Jorge Vértiz).

Cat. 10 Museo del Templo Mayor, CONACULTA-INAH
(Jorge Vértiz).

Cat. 11 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Michel Zabé).

Cat. 12 Patronato del Museo Britanico. Donado por
Sir A.-W. Franks.

Cat. 13 Bildarchiv Preussischer Kulturbesitz,
Berlin.

Cat. 14 Instituto de Arte de Chicago (Robert
Hashimoto).

Cat. 15 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 16 Bildarchiv Preussischer Kulturbesitz,
Berlin.

Cat. 17 Biblioteca Bodleiana, Oxford.

Cat. 18 Museo Nacional de Antropologia/foto:
Michel Zabé/AZA NaH/Biblioteca de Arte
Bridgeman.

Cat. 19 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 20 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 21 Patronato del Museo Britanico (Coleccién
Christy).

Cat. 22 Patronato del Museo Britdnico (Coleccion
Christy, donado por Sir A.W. Franks).

Cat. 23 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Michel Zabé).

Cat. 24 Dumbarton Oaks, Coleccién Pre-
Colombina, Washington, D.C.

Cat. 25 Patronato del Museo Britinico.

Cat. 26 Patronato del Museo Britanico (donado por
Miss Thornton).

Cat. 27 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

MOCTEZUMA I

Cat. 28 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 29 Museum fiir Volkerkunde, Viena.

Cat. 30 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 31 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 32 Museum fiir Volkerkunde, Viena.

Cat. 33 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 34 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 35 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 36 Museum fiir Volkerkunde, Viena.

Cat. 37 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 38 © 2009 Musée du Quai Branly, foto: Daniel
Ponsard / Scala, Florencia.

Cat. 39 Museo Nacional de Historia,

Castillo de Chapultepec.

Cats 40-41 Museo del Templo Mayor, CONACULTA-
INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 42 Patronato del Museo Britinico (donado por
Lady Webster).

Cat. 43 Museo del Templo Mayor, CONACULTA-INAH
(Jests Lopez).

Cat. 44 Direccién de Salvamento Arqueoldgico,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cats 45-46 Direccién de Salvamento Arqueoldgico,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 47 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 48 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cats 49-50 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 51 Patronato del Museo Britanico (donado
por Frederick Du Cane Goodman).

Cat. 52 Patronato del Museo Britanico.

Cat. 53 Patronato del Museo Britanico (donado
por Frederick Du Cane Goodman).

Cat. 54 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Michel Zabé).

Cat. 55 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 56 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Javier Hinojosa).

Cat. 57 Patronato del Museo Britanico (Colecciéon
Christy; donado por Henry Christy).

Cat. 58 Museum fiir Volkerkunde, Hamburgo (foto:

John Williams / Patronato del Museo Britanico).
Cats 59, 60 y 61 © 2009 Musée du Quai Branly,
foto: Daniel Ponsard / Scala, Florencia.

Cat. 62 Patronato del Museo Britanico.

Cat. 63 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 64 © 2007 Musée du Quai Branly / Scala,
Florencia.

Cat. 65 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 66 Patronato del Museo Britanico.

Cat. 67 © 2006 Musée du Quai Branly, fotos:
Patrick Gries / Benoit Jeanneton / Scala, Florencia.

Cat. 68 Museo Nazionale Preistorico ed Etnografico
L. Pigorini, Roma EUR. En concesién del
Ministero per I Beni e le Attivita Culturali.

Cat. 69 Patronato del Museo Britinico.

Cat. 70 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Francisco Javier Ruiz del Prado).
Cat. 71 Patronato del Museo Britinico.

Cat. 72 Patronato del Museo Britanico (Colecciéon
Christy; donado por Henry Christy).

Cat. 73 Bibliothéque de IAssemblée Nationale,
Paris.

Cat. 74 Fundacién Televisa.

Cat. 75 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 76 Dumbarton Oaks, Coleccién Pre-
Colombina, Washington, D.C.

Cat. 77 Patronato del Museo Britanico.

Cat. 78 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 79 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 80 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 81 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 82 Patronato del Museo Britinico.

Cat. 83 Museo de Antropologia e Historia del
Estado de México, Toluca (Jorge Vértiz).

Cat. 84 Patronato del Museo Britanico.

Cat. 85 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 86 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 87 Museo Nazionale Preistorico ed
Etnografico L. Pigorini, Roma EUR. En concesién
del Ministero per i Beni e le Attivitd Culturali.
Cat. 88 Patronato del Museo Britinico.

Cat. 89 Bildarchiv Preussischer Kulturbesitz,
Berlin.

Cat. 90 Objeto y dibujo: Patronato del Museo
Britanico.

Cat. 91 Bildarchiv Preussischer Kulturbesitz,
Berlin.

Cat. 92 Bildarchiv Preussischer Kulturbesitz,
Berlin.

Cat. 93 Museo de Brooklyn, Nueva York.

Cat. 94 Museo del Templo Mayor, CONACULTA-INAH
(Jorge Vértiz).

Cat. 95 Patronato del Museo Britinico.

Cat. 96 Patronato del Museo Britanico (donado por
Henry Christy).

Cat. 97 Patronato del Museo Britinico.

Cat. 98 Museo Nacional de Antropologia, ciudad
de México, México/ Bildarchiv Steffens/ Rudolf
Bauer/ Biblioteca de Arte Bridgeman.

Cat. 99 Patronato del Museo Britanico.

Cat. 100 Museo del Templo Mayor, CONACULTA-INAH
(Jestis Lopez).

Cat. 101 Museo de Brooklyn, Nueva York.

Cat. 102 Biblioteca Nacional, Madrid.

Cat. 103 Patronato del Museo Britanico.

Cat. 104 Patronato del Museo Britanico

(Fondo Christy).

Cat. 105 Museo Nacional de Historia, Castillo de

Chapultepec, CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 106 Museo Nacional de Historia, Castillo de
Chapultepec, CONACULTA-INAH.

Cat. 107 Museo Nacional de Historia, Castillo de
Chapultepec, CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 108 Patronato del Museo Britanico.

Cats. 109-115 Museo de América, Madrid.

Cat. 116 Biblioteca de la Universidad de Glasgow.
Cat. 117 Museo Cuauhndhuac, CONACUITA-INAH
(Juan Claudio Carvajal).

Cat. 118 Museo Nacional de Historia, Castillo de

Chapultepec, CONACULTA-INAH (Jestis Lopez).

Cat. 119 Museo Nacional del Virreinato,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cat. 120 Museo del Templo Mayor, CONACULTA-INAH
(Jorge Vértiz).

Cat. 121 Museo Nacional de Antropologia,
CONACULTA-INAH (Jorge Vértiz).

Cats. 122-123 Museo Baluarte de Santiago,
CONACULTA-INAH (Héctor Ceja).

Cat. 124 Patronato del Museo Britanico.

Cat. 125 Bibliotheque Nationale de France, Paris.

Cat. 126 Mesa Directiva de la Biblioteca Britanica.
Cat. 127 Mesa Directiva de la Biblioteca Britanica.
Cat. 128 © Museo de América, Madrid.

Cat. 129 Coleccién Familia Maillé.

Cat. 130 Museo degli Argenti. En concesion del
Ministero per i Beni e le Attivitd Culturali.

Cat. 131 Mesa Directiva de la Biblioteca Britanica.
Cap. 9, pp. 304-325. Proyecto Templo Mayor y
Programa de Arquelogia Urbana. Fotos: Jorge
Vértiz, excepto pp. 312-313, nums. 1-6, de Jests
Lépez.

CREDITOS ICONOGRAFICOS

343



indice
analitico

344

Los ntimeros de pagina en cursivas hacen
referencia a las ilustraciones o al texto que
acompafia a las mismas.

A

abanicos 106,106, 194

Acamapichtli 20, 29, 31, 33, 85

Acosta, José de 262, 283

acueductos 36, 39, 54, 56

Aculhua 20, 34-35

adivinacién véase profecia y adivinaciéon

Aglio, Augustine 268

agricultura 130, 184
sacrificio de sangre 136, 138-139
sequias y hambrunas 133, 141, 187

Aguilar, Francisco de 79

aguilas 44, 59, 86, 102, 102, 176, 184, 202
bezote en forma de aguila 87, 87
cuavhxicalli 36, 42, 42, 153, 153, 175, 175, 176
plumones circulares 149, 153, 167, 167, 206,
206, 238
yelmo en forma de 4guila 183, 202, 202

Ahuitzotl 33, 39, 52, 53, 58, 154, 186, 294
muerte 56

ahuitzotl (animal acuatico) 54, 54-55

Ahuizilapan 36

Ajusco 129

alcohol 116

algodon 184, 187, 191

alimentos, provisiéon de 66, 184, 191

altares 144, 145
altar de los guerreros 196, 196-197
calendario solar 172, 172

Alva Ixtlilx6chitl, Fernando de 128, 263, 272

Alvarado, Pedro de 230, 232-233, 233, 242, 253,
263, 267

amaranto 155, 184

amatista 99, 99

ambar 89

Amecameca 84

Andhuac 266

andhuatl 144, 155

armas de fuego, uso espafiol de 223, 233

artesanos especialistas 67, 187, 194-195, 212

astronomia 22

Atadura de los afios 140-143, 170, 172
atado de afios 167, 173, 173

atlatl 51, 51, 92, 93, 159, 204-205, 204-205

autosacrificio 38, 52, 59, 71, 78, 82, 84, 85, 136,
149, 199

Axayacatl 33, 37-38, 58, 191, 294

Azcapotzalco 20, 21, 31, 33, 34-35, 181

azteca 20, 21

Aztlan 18, 20, 26-27, 27, 133

azul, importancia del 31, 60, 84, 85, 99
mascaras 170, 214
Tlaloc 134

B
Batres, Leopoldo 154
Benavente (Motolinia), Toribio de 128, 243, 259, 261

bordado 49
Bustamante, Carlos Maria de 267-268

C

caballos, uso espafiol de 223, 223, 233, 243, 243

cabezas como trofeo 93
rengleras de craneos 39, 40-41, 118, 135, 152

Cacama 226, 229, 230

cacao 39, 184, 187, 194-195, 209, 209

cactus 185
esculturas de 46-47, 46, 47
mito de la fundacién de Tenochtitlan 24, 26-27,
130-131, 131
pulque 116

calendario 22, 29, 36, 140-141, 141, 148, 266-267,
297
altar del calendario solar 172, 172
calendarios solar y lunar 140, 141, 172, 266-267
ciclo de 52 afios 133, 140-143, 153, 170, 172-
173, 266-267
conteo tonalpohualli de 260 dias 140-141, 266-
267

Calixtlahuaca 165

Calleja, Félix 267

Camargo, Diego Mufioz 250, 263

campanas o cascabeles 95, 97, 111, 112, 113, 180,
203, 297, 299

canales 21, 44

Cafia (portador de afio) 44, 140

caparazones de tortuga 95, 95, 201

Carlos V 229, 234, 245

Carpentier, Alejo 293

Carreri, Giovanni Francesco Gemelli 286

Casa (portador de afio) 44, 140

Casa de las Aguilas 39, 297

Casas, Bartolomé de las 261, 267

cascabeles 110, 192

Ce Acatl Topiltzin Quetzalcéatl 20-21

ceramicas 114-123, 114-123, 154, 154, 208, 208
cabeza con bezote 104, 104
estilo internacional 118, 118-119, 123, 123
flautas 100-112, 110-112
objetos funcionales y rituales, representaciones
de 206
platos 89-90, 120, 120, 123, 123

cerbatana 90-91

Cerro de la Estrella véase Huixachtlan, monte

Cerro Tlaloc 129

chalchihuitl 76, 156, 172, 203

Chalchiuhtlicue (diosa del agua subterranea) 128,
134, 136, 139, 155, 155, 160

Chalco 20, 35

Chapultepec 27, 36, 175
retratos en relieve de Chapultepec 37, 80, 81-82,
81

Chavero, Alfredo 271

Chichimeca 21, 82, 207

Chicomecoéatl (diosa del maiz) 49

Chilpancingo, Congreso de 267

chimalli véase conchas

Chimalpahin, Domingo 27, 29, 128, 156

Chimalpopoca 31, 33, 34, 85

Chinampénec 20

chinampas 21, 124

chocolate 89-90, 89, 194-195, 209

Cholula 59, 89, 120, 185, 261
conquista espafiola 226, 261

guerras floridas 190-191

cihuacéatl 131

Cihuacéatl (diosa de la tierra) 35, 75

Cihuatéotl (diosa de los partos) 49

cihuateteo 153

Cihuatlan 194

cinabrio 214

Cinco Soles 68, 69, 83, 84, 128-129, 165, 172

Cintéotl (dios del maiz) 110

Clavijero, Francisco Javier 265-266

clima y estaciones 129-130, 131, 137
ejército 225
fiestas 140
sacrificio de sangre 136

Coaixtlahuaca 210

Coatépetl 133, 136

céatl 239

Coatlicue (diosa de la tierra) 22, 31, 43, 49, 133,
168, 266, 266, 273

cochinilla 184, 185, 187

Cédice Aubin 198-199, 198-199

Cédice Borbénico 85, 136, 137, 139, 142, 170, 171,
214, 297

Cédice Boturini 26-27, 27

Cédice Cozcatzin 279, 279

Cédice Durdn 57, 58, 60, 80, 128, 137, 212, 220,
223, 225, 231, 236, 237, 259, 293

Cédice Florentino 64, 66, 67, 111, 139, 139, 191,
192, 194, 195, 212, 220-221, 222, 224, 230, 232,
259

Cédice Garcia Granados 293

Cédice Ixtlilxéchitl 87, 87, 138, 138

Cédice Magliabecchi 297, 297

Cédice Mendoza 24, 29, 31, 44, 44, 61, 65, 65, 72,
73,182, 186, 188-189, 206, 212, 281-282, 283,
290

Cédice Moctezuma 251, 251

Cédice Ramirez 226

Cédice Telleriano-Remensis 242, 244

Cédice Tepetlaéztoc 95, 277-278, 277-278

Cédice Tlaxcala 227, 250, 250

Cédice Tolteca-Chichimeca 139

Cédice Tovar 29

Cédice Tudela 89

Cédice Vaticanus 156

Cédice Vaticanus A 88

Coixtlahuaca 100

comercio 131, 187, 192, 194-195, 209

conchas 138, 163, 168-169, 191, 217

Conejo (portador de ano) 44, 140

Conquista espafiola 18, 22, 124, 218-253, 219, 252-
255, 296
alianza espafiola-tlaxcalteca 225-226, 227, 231,
250
aprisionamiento de Moctezuma 229-230, 230,

292
armadura 242-243, 242-243
armas de fuego 223, 233
caballos 223, 223, 233, 243, 243
cristianismo 226, 227, 229, 230, 234, 244, 252,
257, 258, 260, 261
Cortés identificado con Quetzalcoatl 224-225,
225
Cuauhtémoc, resistencia de 23, 233, 264
enconchados 246, 247-248
enfermedades europeas 230, 233, 234-255, 259,
259
masacre del Templo Mayor 230, 232-233, 233,
242, 263, 267
muerte de Moctezuma 18, 22, 23, 25, 231-233,
250-251, 250-251, 269
Noche Triste 231-232, 242, 244
profetizada 22, 91, 221-223, 222, 236, 237, 291,
292,293
respuesta de Moctezuma a 220-226, 223, 292-
293
ruta seguida por Cortés 221
Tenochtitlan 219, 226-230, 233, 256
traductor 227, 227
tratamiento de Moctezuma a Cortés 223-227,
223,269, 292-293

consejo de ancianos 31, 56

consejo de guerra 66

copal, resina de 84, 85, 114, 155, 184

copas de craneo 118, 118-119

Copil 43

copilli véase diadema

coronacion, ceremonia 56-60, 57, 83, 84, 129, 136,
144

Cortés, Hernan 18, 21, 22, 61, 124, 218, 231, 243,
235, 284
cartas a Carlos V 45, 91, 227, 259, 261, 281
crénicas 75
evaluaciones posteriores de 261, 263, 264, 290-
291
gobernador de la Nueva Espana 234-235, 256,
277-278
identificacién con Quetzalcoatl 224-225, 225,
291
medalla de 245, 245
penddn de 244, 244
ruta seguida por 221
trato de Moctezuma a 223-227, 223, 269, 292-
293
tributo pagado a 277-278

cosmologia 128-129
los Cinco Soles 68, 69, 83, 84, 128-129, 165,
172,
sistema de mitades (de parentesco) 131
Templo Mayor 132-136

Covarrubias, Luis 20

Coxcoxtli 27, 29

Coyoacan 35, 45

Coyolxauhqui (diosa de la Luna) 33, 36-37, 37, 38,
49, 112, 133-134, 168, 239, 296

cozoyahualolli 21, 82, 85

craneos 159, 217, 217, 262, 266, 266
cabezas como trofeo 93
craneo con mosaico 168-169, 168-169
piedra tallada 152, 152

usados por dioses y guerreros 168

cremacion 50-51, 70-71, 103, 294, 297

Cristianismo
apostol Santo Tomas 224, 264, 265, 267, 269
conquista espafiola 226, 227, 229, 230, 234, 244,
257, 258, 260, 261
reutilizacién de objetos mexicas 260, 274, 274

croénicas espafiolas 21, 25, 61, 65-66, 72, 75, 79,
128, 182, 220, 236, 237, 258-259, 258, 261-267,
258-269

cudchic 86

Cuauhnahuac 33

Cuauhtémoc 23, 233, 234, 144, 253, 264-265, 267,
269, 271

cuauhtliocélot] 86, 96, 146

cuauhxicalli 42, 42, 153, 153, 175, 175, 176
de Moctezuma Ilhuicamina 36

Cuba 218

cuchillos
del sacrificio 43, 146, 146-147, 296-297
incorporados a los crdneos 168

Cuenca de México 126-127, 129-130, 136, 296

cuerdas de ayuno 80

Cuetlaxtla 194

Cuextlan 59

Cuitldhuac 33, 226, 231, 233

culhua 20

Culhuacan 20, 27, 29, 31, 33, 44, 139

D

danza 67, 93, 110, 112, 192, 201

Dee, John 91

diadema 21, 23, 57, 59, 59, 60, 65, 70, 70, 72, 80,
83, 85, 149, 156, 156, 180
glifo de Moctezuma 80

Diaz del Castillo, Bernal 61, 64, 65-66, 79, 86, 88-
89, 120, 226, 231, 243, 252, 281

dieta 88-90, 184
véase también agricultura

dioses
Chalchiuhtlicue (diosa del agua subterranea)
véase Chalchiuhtlicue
Chicomecéatl (diosa del maiz) 49
Cihuacoatl (diosa de la tierra) 35, 75
Cihuatéotl (diosa de la natalidad) 49
Cintéotl (dios del maiz) 110
Coatlicue (diosa de la tierra) véase Coatlicue
Coyolxauhqui (diosa de la Luna) véase
Coyolxauhqui
Ehécatl-Quetzalcéatl (dios del viento) véase
Ehécatl-Quetzalcoatl
Huehuetéotl (dios del fuego) 94, 180, 212
Huitzilopochtli (dios del Sol y de la guerra)
véase Huitzilopochtli
Ilamatecuhtli 110, 153
Mayahuel 36
Mictlantecuhtli (dios de la muerte) 39, 50, 168-
69, 168-169
Mixcoéatl (dios guerrero) 205
Nanahuatzin 143, 203, 214
Ochpaniztli (diosa del maiz) 110
Ome Tochtli (dios de la bebida) 116
Pahtécatl (dios lunar del pulque) 297
personificadores de rituales 90, 107, 111, 138,
158, 170, 171, 208

Quetzalcoatl véase Quetzalcoatl
Tecuciztécatl 143
Tezcatlipoca (dios de la fatalidad y el destino)
véase Tezcatlipoca
Tlaloc (dios de la lluvia) véase Tlaloc
Tlaltecuhtli (diosa de la guerra) véase
Tlaltecuhtli
Tonatiuh (dios del Sol) véase Tonatiuh
Tzitzimitl 168
Xilonen (diosa del maiz) 49
Xipe Totec (dios de la guerra) 81, 81, 88, 93,
110, 115, 142-143
Xiuhtecuhtli (dios de la turquesa y el fuego)
véase Xiuhtecuhtli
Xochipilli (principe de las flores; dios de la
musica, la danza y el canto) véase Xochipilli
Xochipilli-Macuilxochitl 276
Xélotl 122, 163, 297

dofia Marina véase Malintzin

Dryden, John
El emperador indigena 283

Duran, Diego
Historia de los indios de la Nueva Espafia véase
Cddice Durdn

E
economia 182, 184-187
educacién 86
en Nueva Espafia 258
ehecacézcatl 163
ehecahuictli 163
Ehécatl-Quetzalcdatl (dios del viento), 93, 96, 99,
102-103, 102, 128, 143, 163, 260, 276
El Volador 155
encomenderos, sistema 234, 235, 277-278
enconchados 246, 247-248
encrucijada 68
enfermedades europeas 230, 233, 234-235, 259, 259
entretenimiento 66, 67, 90-91
escudos 87-88, 87, 88, 108, 109, 159, 159, 194-195,
195, 206-207, 206-207
escultura 67
antropomorfa 48-49, 48, 49
Chapultepec, retratos en relieve en 37, 80, 81-
82, 81
de corazon 43, 43, 48
decoracién policroma 34, 35, 152, 209, 196
incrustaciones, 48, 48, 49
Mixteca 210, 210
objetos funcionales y rituales, representaciones
de 206
pictografica 258
retratos 80
espadas 87-88, 87
espafiol, lengua 258
espejo 91, 167, 169, 177, 238, 238
espejo humeante véase Tezcatlipoca
estandarte de Cortés 244, 244
estilos de corte de cabello 49, 212
estuco 152, 155
friso 76, 76-77
etiqueta imperial 60, 88, 180, 293

F
falsificacién 194

{NDICE ANALITICO

345



346

como forma de moneda 194, 195, 209
flautas 100-112, 110-112, 138, 191
flores 90, 90
Frias, Heriberto 290-291
Fuego Nuevo, ceremonia 33, 44, 140-143, 170,
171, 172-75, 214, 297
de 1507; 27, 74, 82, 83, 84, 117, 141-143, 167,
172,175-177
fundacién mitica de Tenochtitlan 24, 29, 43, 44,
44, 130-131, 131
funerarios
cofres 70-71, 70-71, 83
ritos 90, 99, 103, 214, 294
urnas 50-51, 50, 51, 208

G

Gamio, Manuel 271, 72

geometria 22

Gomara, Francisco Lopez de 226, 229, 261, 276,
281

Gonzélez, Juan 252

Gonzilez, Miguel 246, 252

Gran Pirdmide véase Templo Mayor

graneros 66

Grijalva, Juan de 218, 220

guerra 196, 196-197
armas 87-88, 87, 204-205, 204-205
casa del Sol 86, 122
costo econémico 187
craneos usados por los guerreros 168
cudchic 86
delantales de guerrero 144, 145, 180, 180
educacién 86
emblemas guerreros 86-88, 87, 107, 156
escudos 87-88, 87, 108, 109, 159, 159, 194-195,
195, 206-207, 206-207
metas militares de Moctezuma 182, 184-185,
196-187
musica 111
pieles desolladas usadas en 88
pintura del rostro del guerrero 169
procedimientos rituales 185, 190-191

sacrificio de los guerreros capturados 36, 39, 59,

60, 86, 1306, 144, 145, 184, 190-191, 202
temporadas 225
tlatoani como jefe del ejército 56, 58, 86-88, 87,
129, 131
yelmos 183, 202, 202

guerras de coronacién 39, 59, 60, 129

guerras floridas 36, 190-191, 225

Guerrero 187, 211, 212

guerreros aguila 86, 96, 146, 191, 191, 200, 202
Casa de las Aguilas 39

guerreros de elite 104 véase también guerreros
dguila; guerreros jaguar

guerreros jaguar 86, 96, 146, 191, 191, 199, 200,
203, 203, 204

H
hachas 184, 201, 212, 212

de cobre 184, 201, 212, 212
Hackmack 78, 82
hambrunas 36, 133, 141, 187
hematita 214
Hernandez, Francisco de 88

MOCTEZUMA I

Hidalgo y Costilla, Miguel 267
higiene 212, 229
hongos alucinoégenos 60
Huasteca 36, 39, 217
Huehue Acamapichtli 29
Huehue Huitzilihuitl 27
Huehuetéotl (dios del fuego) 94, 180, 212
Huexotzinco 36, 59, 135
Huey Tecuilhuitl 110
Huitzilihuitl 31, 33-34, 85
Huitzilopochtli (dios del Sol y la guerra) 20, 26,
27, 27,29, 39, 43, 44, 131, 202
escudo 206
espejos 167
Moctezuma como encarnacién de 221-222
piedra verde tallada 159, 159
sacrificio de 144
serpiente bicéfala 239, 239-241
serpiente de fuego 174
Templo Mayor 33, 36, 52, 60-61, 84, 132-133,
133, 134, 142, 154, 159
Teocalli de la Guerra Sagrada 82, 167, 176-177,
176-179
Tezcatlipoca azul 169
visién cristiana de 262, 262
Huitznéhuas 35
Huixachtlan, monte 33, 141-143, 170, 172-173,
hule 91, 184, 201
Humboldt, Alexander von 21, 261

1

icpalli véase trono

Ilamatecuhtli 110, 153

Iancuéitl 31

imperio, expansion 184-185, 184, 186, 192

incienso 85, 114, 122, 149, 154-155, 184

indigenismo 271-272

insignia de liderazgo 21, 29, 30, 31, 57, 59, 59, 60,
65, 70, 70, 72, 82, 85-86

Tturbide, Agustin de 267

Ttzcoatl 21, 26, 31, 34-35, 181

Itzquauhtzin 232

Ixcuatechimalli 296, 298

Ixtlilxochitl 33

Izcalli 110

Iztaccihuatl 126-127, 129, 137, 142

J

jade véase piedra verde

jaguares 59, 86, 96, 193, 203, 204
cuauhxicalli 42
huesos 85

jaguar nocturno (Tepeyollotl) 96, 149, 167
pieles 22, 29, 31, 82, 176, 184

joyeria
adornos para la nariz véase narigueras
anillos 96-97
brazaletes 276, 276-277
campanas 95
collares 95, 95,99, 112, 112, 216, 216
cuentas pato 99, 99
incrustaciones 99, 99
orejeras véase orejeras
pendientes 92-94, 93-94, 98
perforaciones 59, 87, 87, 104-105, 104-105

piedra verde 95, 95, 98, 98, 101, 101, 216, 216
turquesa 97

jueces 72,73, 88

juego de pelota 91, 91, 156, 204

K
Kingsborough, Edward King, vizconde 268

L

lanzadardos véase atlatl

Le6én y Gama, Antonio 266, 266
Leé6n-Portilla, Miguel 292
Lienzo de Tlaxcala 244, 250
limosnas 186

Lépez Austin, Alfredo 292-293

M
macehualtin 181, 181
maiz 53,75, 75, 134, 214
abastecimiento 184
dioses 49, 110
malaquita 99, 99
Malinalco 191, 191, 198-199, 198-199
Malintzin (dofia Marina) 227, 227, 250, 250
mamalhuaztli, constelaciéon 142
mariposa 122, 214
mascaras
Tlaloc 158, 158
turquesa 158, 158, 160, 160-161, 170, 214, 215
matematicas 22
matlatzinca 39
Matricula de tributos 182
Maxtla 33, 34, 35
maxtlatl 48, 48, 84, 144, 145, 189, 189, 181, 181
mayas 218
Mayorazgo de Nava Chavez 297
Medici, Césimo 111 de 286
Mendoza, Antonio de 72, 234, 258-259
mercaderes 192, 194-195, 209
mestizos 235, 259, 271
Metztitlan 39, 59
Mexi 20
mexica 20-21, 25, 27, 29

migracién 20-21, 26-27, 27, 29, 43, 133, 159, 198

mito sobre su origen 18, 20, 24, 26-27, 43, 130-
131, 131, 133-134

México, ciudad de 124, 234, 256, 257, 294
centro histérico 294

Mezcala 36
figuras 211, 211

Michoacan 59

Mictlantecuhtli (dios de la muerte) 39, 50, 158-
169, 168-169

Mier, Servando Teresa de 267, 269

mito de la creacién 128

mito del origen 18, 20, 24, 26-27, 43, 130-131, 131,

133-134
Mixcéatl (dios guerrero) 205
Mixquic 33
Mixteca 36, 156
ceramicas 118, 118-119, 208, 208
disefios 75
escultura 210, 210
investiduras 85
mosaicos 146, 146-147, 158, 160, 160-161, 168-

169, 206-207, 207, 214, 215, 239, 239-241
trabajos en oro 92-96, 93-96, 100, 100, 102, 102
mociuaquetzque 153
Moctezuma Ilhuicamina 21, 31, 33, 35-37
Moctezuma II Xocoyotzin 25, 33, 59, 65, 73,
149, 170, 171, 191, 228
aprisionamiento de 229-230, 230, 291
autosacrificio 78, 82, 84, 85, 136, 149, 199
coronaciéon 56-60, 57, 83, 84, 129, 136, 144
descripcién de 79-80, 226, 229, 281
eleccién 56, 58, 144, 186
emblemas de guerrero 86-87, 87
escultura en la colina de Chapultepec 80, 81-82,
81
evaluaciones modernas de 288-293
glifo onomastico 19, 80-81, 82, 174, 174
herederos 235, 279, 285, 293
Huitzilopochtli 221-222
imagenes de 78-82, 79-84, 281-287, 281-287
jefe del ejército 56, 58, 86-88, 87, 129, 131
muerte 18, 22, 23, 25, 231-233, 250, 250-251,
269, 288, 291
objetivos econémicos 182, 183-187
objetivos militares 182, 184-185, 186-187
palacio de 23, 60-61, 61, 64-67, 65, 71-76, 73-77,
115, 117
piedra de coronacién 68, 68-69, 128-129
regalia 79, 82, 84-85 véase también insignia de
liderazgo
reglas de etiqueta imperial 60, 88, 180, 293
reinado 18, 21-22
renovacién de la naturaleza 124-143
sacerdote 58, 82, 84-85
sistema administrativo 60, 88, 161
Teocalli de la Guerra Sagrada 82-83, 82, 131,
176-177, 176-179
Xiuhtecuhtli 180

Moctezuma, conde de 253, 285

Moctezuma, Isabel 235, 279, 293

Moctezuma, Pedro 279

Molango 39

moneda, formas de 194-195, 209, 212

monos 96, 276, 297

Montanus, Arnoldus 283

Monte Alban 100

Monterde, Francisco 291

Moquihuix 38

Morelos, José Maria 267

mosaicos 146, 146-147, 191
craneo con mosaicos 168-169, 168-169
escudo 206-207, 207
mascara 158, 160, 160-161, 214, 215
mascara de Tlaloc 158, 158
serpiente bicéfala 239, 239-241

Motolinia véase Benavente, Toribio de

musica e instrumentos musicales 66, 67, 100-112,
110-112, 138, 192-193, 200-201, 200-201

N

nacionalismo mexicano 267-269

nahuas 21

ndhuatl, lengua 21, 25, 258-259, 268
Nanahuatzin 143, 203, 214

narigueras 31, 80, 85, 103, 103, 153, 156, 160, 299
Narvéez, Panfilo de 230

negro, tlatoani pintado 60, 84
Nezahualcoyotl 33-34, 36, 87-88, 271, 272
Nezahualpilli 70, 91
nobleza 31, 60, 90, 203
educacién 86
incremento en 187
materiales reservados para 95
posiciéon después de la conquista 235, 258-259,
279
reformas de Moctezuma 182, 186
Noche Triste 231-232, 242, 244
Nochistlan, batalla de 242
Nuremberg, mapa de Tenochtitlan 45, 45
Nueva Espafia 234-235, 244, 256, 266
cristianismo 234, 252, 257, 258, 260, 261, 267,
274
escudo de armas heréaldico 275
espafiol, lengua 258
nobleza indigena 235, 258- 259, 279
Paseo del Pend6n 244
poblacién 235, 259
sistema de educacion 258
sistema de tributo 234, 252, 257, 258, 260, 277-
278

(6]
Oaxaca 156, 187, 195, 210, 212, 213
obsidiana 48, 50, 192, 238
armas 87, 87
cuchillos incorporados a craneos 168
cuchillos sacrificiales 146
espejos 91, 167, 169, 238, 238
Ochpaniztle (diosa del maiz) 110
Ogilby, John 283
ollin, simbolo 153
Olmos, Andrés 259
Ome Tochtli (dios de la bebida) 116
Omecihuatl 139
Ometecuhtli 139
orejeras 49, 59, 70, 80, 100-101, 100-101, 102-103,
102, 110, 163, 180, 299
o6rgano 46
oro 95, 184, 187
artesanos de oro 67, 67
btsqueda espafola de 223, 229, 234, 276-277,
276-277
disco (tezcacuitlapilli) 213, 213
joyeria véase joyeria
lingote espafiol 276, 276
técnica de la cera perdida 92-97, 93-97, 102-103,
105, 105, 276
Orozco, José Clemente 272-273
Orozco y Berra, Manuel 268-269, 271
oyohualli 96

P
Pahtécatl (dios del pulque) 297
paisaje 126-127, 129-130
puntos de visibilidad y rutas de peregrinaje 136
Panquetzaliztli 141-143, 170, 177
Pantitlan 139-140,
papel 184
decoraciones 155
ixcuatechimalli 296, 298
papel de corteza 170, 171, 251

tlaquechpdnyotl 110, 202-203, 202-203
Paseo del Pendén 244
patos 99, 99
Pauw, Corneille de 265
Paz, Octavio 256, 273
Pedernal (portador de afio) 44, 140
penitencia, insignia de 84
perforaciones 59, 87, 87, 104-105, 104-105
peto de armadura 242, 242
Piccini, Isabella
retrato de Moctezuma 287
Piedra de coronacién de Moctezuma II 68, 68-69,
128-129
Piedra de los Cinco Soles 84
Piedra del antiguo arzobispado 87
Piedra del Sol 19, 22, 83, 83, 160, 239, 266-267,
271, 298
piedra verde 54, 76, 95, 101, 156, 156-157, 172,
184, 187
cofre 148-149, 148-151
corazbén 43, 43
figura de Tlaloc 210, 210
figuras mezcala 211, 211
Huitzilopochtli 159, 159
joyeria 95, 95, 98, 98, 101, 101, 216, 216
Quetzalcoatl 162-163 163
relieve de Tezcatlipoca 166-167, 167
pieles desolladas 118, 169
usadas en combate y por sacerdotes 88, 115
usadas por Xipe Totec 142-143
pinturas 67
esculturas policromas 34, 35, 152, 209, 296
friso de estuco 76, 76-77
murales 34, 39
pintura del rostro de un guerrero 169
telas pintadas 49
victimas sacrificiales 208
pinzas 212
pipas 99
pipiltin 31
plata, artesanos de 67
plebeyos 181, 181, 182
Pléyades 142
plumas, arte en 67, 87-88, 106-107, 107, 184, 187,
194-195, 194-195
abanicos 106, 194
cozoyahualolli 21
escudos 87, 88, 108, 109, 194-195, 195
poblacion 21, 124, 187
nivel después de la conquista 235, 259
mestizo 235, 259, 271
Popocatépetl 126-127, 129, 137, 142
portadores de afio 44, 140
portadores del cielo 207
Posada, José Guadalupe
descripciones de Moctezuma 290-291
postura femenina 49, 49
Prescott, William Hickling 21, 268
Primeros memoriales 30, 31, 133
profecia y adivinacién 140, 167
conquista espafiola 22, 91, 221-223, 222, 236,
237,291, 292, 293
espejos 238
Tezcatlipoca 167
tonaldmatl 170, 171

{NDICE ANALITICO

347



proyectos de construccion 66-67
Proyecto Templo Mayor 296-300
pulque 116, 153, 297
Purchas, Samuel 44

Q
Quauhtochco 194
Quetzalayatzin 34
Quetzalcoatl 51, 74, 122, 134-135, 134, 143, 148-
149, 149, 160, 163, 212, 214, 225, 274, 274, 297
Cholula 226
Cortés identificado con 224-225, 291
piedra verde tallada 162-163
Santo Tomas apostol 265
simbolo de la serpiente emplumada 164, 165
Quetzalcéatl Tlaloc Tlamacazqui 158
quincunce 44, 72, 170
Quinto Sol 68, 83, 84, 128-129, 143, 146, 202-203,
192
Quiyauhteopan 112, 214

R
Ramirez, José Fernando 268
Raynal, Guillaume 265
rebeliones 182, 187 192
registros histéricos 25-26, 35
religién
altares 144, 145, 172
casa del Sol 86, 122
ceremonia de renovacion del fuego véase Fuego
Nuevo, ceremonia del
festividades 110, 115, 140-143, 170
incienso 114, 122, 154-155, 184
musica y danza 110-112, 138
renovacion de la naturaleza 124-143
ritos anuales en el monte Tlaloc 136-140, 137
sacrificio véase sacrificio
tlatoani 56
véase también cosmologia
rengleras de crineos 39, 40-41, 118, 135, 152
republica mexicana 256, 267-269
retratos 80
revolucién mexicana 271
Riva Palacio, Vicente 271
Rivera I Argomanis, Josefus de
Virgen de Guadalupe 257
Rivera, Diego 272-273
Retrato de Cuauhtémoc 288, 289, 290
La gran ciudad de Tenochtitlan 273
Robertson, William 265
Rodriguez, Antonio
Retrato de Moctezuma (atribuido) 286
rutas de peregrinaje 136-137

S

sacerdocio 171, 296-297
tlatoani como sumo sacerdote 56, 58, 82, 84-85
uso de pieles desolladas 115
vestimenta ritual 158

sacrificio 59, 68, 118, 135-136, 153, 202, 204, 208
altares sacrificiales 144, 145
autosacrificio 39, 52, 59, 71, 78, 82, 84, 85, 136,
149, 196, 199
ceremonia del Fuego Nuevo 142-143
copas de craneos 118, 118-119

MOCTEZUMA I

corazén de piedra verde 43, 43
crénicas espafiolas 261
cuauhxicqalli 42, 42, 253, 253, 175, 175, 176
cuchillos sacrificiales 43, 146, 146-147, 296-297
decapitacion 93
funerales reales 294
gladiadores 187, 191
guerra de coronacion 39, 59, 60, 129
guerras floridas 36, 190-191, 225
guerreros aguila 146, 199
guerreros capturados 36, 39, 59, 60, 86, 136,
144, 145, 184, 190-191, 202
Huitzilopochtli 159
monte Tlaloc 138-139
nifios 71, 138-139
Pantitlan 139-140
pieles desolladas 88, 115, 118, 142-143
plumaje de dguila 167
Quetzalcoatl 165
rengleras de crdneos véase rengleras de crdneos
sacrificios de gladiadores 187, 191
Templo Mayor 33, 134, 135-136
tlatoani, rol de 86
zacatapayolli 52, 196
Sahagtn, Bernardino de 21, 65, 66, 86-87, 128,
139, 152, 153, 173, 194, 220, 238, 243, 259, 263,
268, 269, 276, 292
sahumador 114, 114, 122, 122, 154, 154
Salazar, Gonzalo de 278
serpiente 205, 239
Cihuacéatl 75, 75
bicéfala 239, 239-241
emplumada 164, 165, 196, 205, 207 véase
también Quetzalcoatl
de fuego (xiuhcdatl) 85, 117, 160, 174-175, 174
Sierra de las Cruces 129, 130
Sierra Nevada 129
Sigiienza y Géngora, Carlos de 264-265, 266, 286
silbatos 111
Siqueiros, David Alfaro 272-273
sistema administrativo 60, 88, 161
sistema de mitades (de parentesco) 131
sistema legal 72, 88
Soconusco 39
Sol agua 68, 84, 129
Sol jaguar 68, 84, 128
Sol lluvia 68, 84, 128
Sol viento 68, 84, 128, 165
solar, ciclo 163
Solis y Rivadeneira, Antonio de 252, 264, 284, 287
sur, importancia del 60

T

tabaco 84, 89, 90

Tacuba 34

tambores 95, 110, 111, 191, 192-193, 200-201, 200-
201

Techialoyan, Codices 252

Tecuciztécatl 143

Tehuantépec 39, 93

Templo Mayor 35, 36, 38, 39, 60-61, 124
capas sucesivas 132-133, 136, 297
conquista espafiola 227, 230, 292
Coyolxauhqui, disco de piedra de 36-37, 37, 38,
133-134, 296

disefio 132-136, 132-133
excavacion 23, 23, 294-297, 295-299
Fuego Nuevo, ceremonia del 142
Huitznahuas 35
investidura y coronacion, ceremonia de 84-85,
136, 144
mapa de Nuremberg 45
masacre realizada por los espafioles 230, 232-
233, 233, 242, 263, 267
murales 39
naturaleza simbélica 38, 132-136,
ofrendas descubiertas en 132, 134, 154, 296-
297, 296, 298-299
origen 29, 31, 33
piedra de la dedicacién 52, 52
piedra del sacrificio 33
puntos de visibilidad y rutas de peregrinaje 136
sacrificios 134, 135-136
templo de Huitzilopochtli 33, 36, 37, 50, 84,
132-133, 133, 134, 142, 154, 159
templo de Tlaloc 33-34, 36, 132-133, 133, 134,
158

Tenayuca 31, 44

tenixyo (ojos en el borde) 85-86

Ténoch 29, 31, 44, 46, 47

Tenochtitlan 18, 20-21, 20, 21, 22-23, 124, 266
calzadas 61, 124
conquista espafiola 219, 226-230, 233, 256
construccion de la ciudad de México 234, 256,
257, 294
cuatro barrios 24, 29, 44, 44, 124
excavacion 22, 23, 154, 266, 272, 294-297, 295-
299
fundacién 18, 20, 24, 26-27, 29, 31, 43, 44, 44,
130-131, 131, 159
glifo 131
gran pirdmide véase Templo Mayor
inundaciones y proteccién contra inundaciones
36, 39, 56
mapas 45, 45, 61, 62-63
poblacion 21, 124, 187, 259
poder 34
provisién de agua 36, 39, 54
templos 60
y Tlatelolco 46, 47
Triple Alianza 21, 34-35, 56, 124, 128

Teocalli de la Guerra Sagrada 27, 82-83, 82, 131,
167, 173, 175, 176-177, 176-179, 206, 212

teomamas 27

tepaneca 20, 27, 31, 33, 34-35

Tepecoacuilco 112

tepetlacalli 53-54, 54-55, 70-71, 70-71, 148-149, 148-
151

Tepeyollotl 96, 149, 167

tepilcalli 66

terremotos 153, 187

testera 243, 243

Tetzcoco 20, 35, 56, 70, 88
conquista espafiola 229, 230
Triple Alianza 21, 34-35, 128

Tetzcoco, lago de 20, 24, 26, 33, 35, 124, 139-140
tota, arboles 139

textiles 49

tezcacuitlapilli 213, 213

Tezcatlipoca (dios de la fatalidad y el destino) 49,

51, 86, 90, 91, 96, 111, 134-135, 149, 159, 173,
177, 203
craneo con mosaicos 168-169, 168-169
espejos humeantes 166-167, 167, 238
plumaje de aguila 238
Tezozémoc 31, 33, 34
Tezozémoc, Hernando Alvarado, Crénica
mexicdyotl 27, 58, 128
Thevet, André 281-282, 283
Tomis el apdstol, Santo 224, 264, 264, 267, 269
tronos 21, 31, 57, 65, 65, 85, 203, 203
Tianquiztli véase Pléyades
tilma 31
tiempo
nocion ciclica del 225
véase también calendario
Tira de la peregrinacién 26-27, 27
Tititl 110
Tizapan 29
Tizoc 33, 38-39, 52, 294
Tizoc, piedra de 38, 39, 88, 128
Tlacaélel 35, 36, 37-38
Tlacatecélotl 154, 154
Tlacaxipehualiztli 93, 110 115, 187, 191
Tlachquiauhco 156
Tlacopan 34, 56
Triple Alianza, 21, 34-35, 128
Tlahuizcalpantecuhtli 163
tlalliyiollo 137-138
Tlaloc, monte, ritos anuales en 136-140, 137
Tlaloc (dios de la lluvia) 53-54, 54-55, 71, 128, 135,
137, 156, 156, 260
figura de piedra verde 210, 210
mascara de mosaicos 158, 158
personificacién ritual 138, 138
Templo Mayor 33-34, 36, 132-133, 133, 134, 158
Teocalli de la Guerra Sagrada 177
tlaloque 214
Tlaltecuhtli (diosa de la tierra) 43, 49, 52, 53-54,
68, 149, 150, 165, 168, 207, 294-303
Templo Mayor, monolito de 294, 295, 296
Tlaquechpdnyotl 110, 110, 202-203, 202-203
Tlatelolco 20-21, 20, 29, 35, 37-38, 46, 47, 190, 194,
294
tlatoani 21, 22, 23, 25, 29-33
ceremonia de coronacién 56-60, 57, 83, 84, 129,
136, 144
eleccién 21-22, 31, 56, 58
emblemas guerreros 86-88, 87
estatus 22, 25, 56, 60
insignia véase insignia de liderazgo
jefe del ejército 56, 58, 86-88, 87, 129, 131
muerte ritual 60, 84-85
naturaleza divina 60
personificaciéon de Xiuhtecuhtli 180
pintado de negro 60-84
y la renovacién de la naturaleza 124-143
sumo sacerdote 56, 58, 82, 84-85
sucesion 29-33, 30, 32, 56, 58

vestidos como dioses 81, 81, 88
Tillan 170
Tlaxcala 36, 59, 185, 186-187, 191, 201
alianza con los espafioles 225-226, 227, 231, 250
guerras floridas 190-191, 225
Tlilihuquitépec 59
tlillancalco 43
Tochpan 214
Tochtépec 194
Toci-Tlazoltéotl (madre de la tierra) 110
Tollan-Xicocotitlan 20
tolteca 29
Toluca 36, 39
tonaldmatl 170, 171
tonalpohualli, cuenta 140-141
Tonatiuh (dios del Sol) 70, 83, 154, 200, 200, 214
Torquemada, Juan de
Monarquia indiana 262-264, 263, 265, 266
tota, arbol 139
totolque 229
totonaca 220, 223
Tototépec 213
Tovar, Juan de 31
Toxcatl 90, 111, 230
trabajo, provisién de 66-67, 133
tributo 66-67, 182, 184-185, 187, 188-189, 191, 191,
194-195, 209, 212, 214, 300
encomenderos, sistema de 234, 235, 277-278
listas de tributo 31, 187, 188-189
mapa 190
Matricula de tributos 182
Nueva Espafia 234, 259, 277-278, 277-278
provisioén de comida 184, 191
provisién de trabajo 66-67, 133
Tlatelolco 190
Triple Alianza 21, 34-35, 56, 124, 128
Tula 20
turquesa 187, 214
diadema real 21, 31, 70, 80, 85, 180
escudo 206-207, 207
joyeria 97, 180
mascaras 158, 158, 160-161, 170, 214, 215
mosaicos 158, 158, 160-161, 168-169, 168-169,
239-241
serpiente bicéfala 239, 239-241
serpientes de fuego 160, 174, 174
vestimenta real 85
Xiuhtecuhtli (dios de la turquesa y el fuego) 94,
94, 97-98, 97-98, 117, 125, 214, 215
Tuxpan 37
Tzicuac 39
tzitzimime 170
tzompantli véase rengleras de craneos

U
Uchmany, Eva 292-293

\%
Valeriano, Antonio 263

Velasco, José Maria 129

Velazquez, Diego 218, 230

vello facial 212

Venus 122, 149, 163, 297

vestimenta 187, 191
hombres 48, 48, 180-181, 180-181
insignias de la penitencia 84
mujeres 49, 49, 155

Via Lactea 205

virgula de la palabra 31, 80

viruela 33, 230, 233, 259, 259

visitantes, tratamiento de 186-187, 223, 225, 226-
227,292

4
Weiditz, Christoph
medalla de Cortés 245, 245

X
Xicalcolivhqui 76, 97, 117, 117, 123, 123
xicolli 84, 180, 180
Xilonen (diosa del maiz) 49
Xilotépec 36
Xipe Totec (dios de la guerra) 88, 93, 110, 115,
142-143
Moctezuma II mostrado como 81, 81
Xiuhcoéatl véase serpiente
Xivhmolpilli 142, 173
xiuhpohualli 44, 44, 198-199, 198-199
Xiuhtecuhtli (dios de la turquesa y el fuego) 59,
70, 85, 86, 94, 94, 97-98, 97-98, 110, 117, 125,
214, 215, 160
estatua de 180, 180
serpiente de fuego 174
Teocalli de la Guerra Sagrada 177
tlatoani como personificaciéon de 180
xiuhuitzolli véase diadema
Xochicalco, estilo 74
Xochimilco 20, 27, 33, 35
Xochipilli (principe de las flores, dios de la
musica, la danza y el canto) 90, 95, 96, 102, 110,
110,121
Teocalli de la Guerra Sagrada 177
Xochipilli-Macuilxéchitl 276
xochiydotl véase guerras floridas
Xoconochco 194
Xolotl 122, 163, 297

Y

yeitecématl 84
Yohuatlépec 214
Yopitzinco 59

Z

zacatapayolli (manojo de hierba) 52, 296

zapotecas 201, 213

Zapotlan 39

Zumarraga, arzobispo Juan de 28, 38, 52, 59, 71,
78, 82, 84, 85, 136, 149, 199

{NDICE ANALITICO

349



Moctezuma I1I: tiempo y destino de un gobernante,
se terminé de imprimir en julio de 2010
en los talleres de Artes Graficas Panorama,
S.A. de C.V. Avena 629, Colonia Granjas México,
Delegacién Iztacalco, México D.F.





