
ENERO  

REGIÓN DEL LIBERTADOR BERNARDO O’HIGGINS

" U N  V I A J E  A  L A S  R A Í C E S  D E  N U E S T R A  T I E R R A "

W W W . S O L D E S E P T I E M B R E . C L

2026 SOL SOL DE

REVISTA CULTURAL
SEPTIEMBRESEPTIEMBREE

D
IC

IÓ
N

 N
° 

1
3



Directora / Editor
Shuyen Aguirre

Diseño
Gabriela Rojas

Director de Fotografía
Juan Maureira

Gestores culturales
 Yulissa Garrido

Javier Villanueva

Producción y Gestión cultural 
 Camila Mery

E
Q
U
IP
O

 Ciudad de Rancagua, Chile 

www.soldeseptiembre.cl

Revista Sol de Septiembre es un espacio
dedicado a la difusión y puesta en valor de la
cultura, el arte y el patrimonio en la Región del
Libertador Bernardo O’Higgins por la
Agrupación Cultural y Social Sol de
Septiembre. Su objetivo es visibilizar a los
diversos agentes culturales con una edición
única mensual, destacando a través de
reportajes, entrevistas y contenidos
especializados sus historias, oficios y
expresiones, para fortalecer la identidad
regional y fomentar el reconocimiento del
patrimonio cultural. 
La revista busca además, ser un puente entre
creadores, comunidades y audiencias,
promoviendo el acceso de este de forma
gratuita en el  territorio.

 PROYECTO DE AGRUPACIÓN CULTURAL Y SOCIAL SOL DE SEPTIEMBRE



20

04

14

0426

CONTENIDO

04 Artesanía;  
Graciela Toledo

10 Comunidades Culturales 
Bárbara Zúñiga Centro
artesanal Doñihue

14 Folclore:
Conjunto Graneros

20 Gestión cultural:
Javier Villanueva

26 Lemoria:
Para Osvaldo Barril

28 Opinión:
Cuando la memoria
sigue viva

30 Turismo Regional:
Hacienda San José del
Carmen

10

28
6

30
8



TOLETOLEGRACIGRACI

AA
ARTESANÍA Y OFICIOS

0404
A

R
T

ÍC
U

L
O

 D
E

 Y
U

L
IS

S
A

 G
A

R
R

ID
O

Entre sus manos:  el trigo se
convierte en historia, orgullo y futuro
para Cutemu.



DODOELAELATRENZADOS
LIGUN

CUTEMU

0505



               esde   los seis   años, observando con asombro  a su  familia  trabajar  la
               paja  como  sustento del hogar, aprendió — de  la mano de sus padres, y
especialmente de su padre— la paciencia, el ritmo y la  dedicación  que  este oficio
exige. 

Reconocida con el Sello de Excelencia (2018) y el Reconocimiento Regional de
Artesanía (2025), Graciela no solo continúa trenzando: mantiene viva una tradición,
la transforma y la comparte. Su trabajo va más allá de la artesanía; es identidad,
memoria y orgullo para Cutemu y para la Región de O’Higgins.

ARTESANÍA

0606

TRENZAR EL
TRIGO LIGÚN
ES MI VIDA

TRENZAR EL
TRIGO LIGÚN
ES MI VIDA

EN EL CORAZÓN DE CUTEMU, DONDE EL PAISAJE AGRÍCOLA SE ENTRELAZA CON
LA MEMORIA DE GENERACIONES, VIVE Y TRABAJA GRACIELA TOLEDO, ARTESANA
PORTADORA DE UN SABER QUE HA ACOMPAÑADO LA VIDA CAMPESINA POR
SIGLOS: EL TRENZADO EN PAJA DE TRIGO LIGÚN. 

DD



LIGUNLIGUN

ESTE OFICIO
ME HA DADO
SUSTENTO Y

UN PROFUNDO
ORGULLO DE

SER ARTESANA

Señora Graciela, desde ya agradecida
por su disposición en esta pequeña
entrevista: 

¿Cómo comenzó la relación con el
trenzado de trigo ligun y quién le
enseñó?    
-Viendo desdé pequeña a mi familia
trenzando y  sabiendo que era una de
criar la familia.  
Con ese ingreso, yo aprendí a trenzar
a los 6 años fueron mis padres
quiénes me enseñaron en especial mi
papá me tuvo más paciencia.

¿Qué significa para usted mantener
viva un saber Tradicional que forma
parte de la identidad de Cutemu y de
la región de O’Higgins?           
-Estoy orgullosa de seguir mostrando
esta tradición que se está perdiendo
en el tiempo y dándole un valor en otro
producto, ya no sólo hacer la trenza;
quiero mantenerla viva y darla a
conocer en distintos lugares. 

Señora Graciela ¿Cuándo usted
recolecta y trabaja la paja de trigo
ligun, que momentos o recuerdos
vuelven a su memoria?     
-El sustentó que me ha dado a lo
largo de mi vida y la satisfacción de
ser una artesana de la localidad de  
Cutemu.

0707

¿Que siente haber recibido el  sello
Excelencia 2018 y ahora el
reconocimiento a la Artesanía
regional 2025?      
-Muy contenta y orgullosa de los
logros que   se puede lograr con algo
tan sencillo que es la Artesanía en
paja de trigo tengo mi corazón lleno de
satisfacción porque todo lo hago con
todo el cariño y el amor ya que   he
dedicado la mayor parte de mi vida a
esté oficio que lo llevó en mi corazón. 

Señora Graciela para usted ¿Qué
diferencia una pieza artesanal hecha
a mano, de una pieza industrial o de
imitación?             
Es una pieza única hecha con mucho
esfuerzo y dedicación y mejor calidad
y sin dañar el medio ambiente



SUPERIOR

¿Ha cambiado algo en su oficio con
el paso del tiempo, o sigue
trabajando como lo hacían las
generaciones anteriores y que
desafío enfrenta?          
-El trenzado es el mismo, pero ahora
ya somos muy pocas las personas que
los dedicamos al trenzado y el cambio
se deben a qué hora se realizan
distintos productos con la trenza
porque anterior era sólo la chupalla o
sombrero y desafío es la poca
visibilidad para mostrar y dar a
conocer los distintos productos. Se
podría enseñar este bello oficio para   
las personas sepan y aprendan más
de esta tradición y la valoren.

¿Qué mensaje le gustaría transmitir
a las y los jóvenes que quieran
aprender esté oficio?  
-Que se atrevan, que es maravilloso y
los ayudarían a mantener viva una
tradición que lleva por muchísimos
años ya que serían un orgulloso que
los jóvenes aprendieran una tradición
de un lugar tan apartado que es mi
Cutemu querido. 

y por último señora Graciela, Si
tuviera que describir su trabajo en
pocas palabras ¿Cuáles serían?    
-Muy orgullosa, felicidad, amor
dedicación sustentó para mi familia   
seguir dando y enseñando mi ofició
para mantener orgulloso a todo mi
comunidad y lugar.

 “ORGULLOSA DE
SEGUIR

MANTENIENDO
VIVA LA HISTORIA

DE MI CUTEMU
QUERIDO”.

0808



TO
LE

D
O

TO
LE

D
O

G
R
A
C
IE
LA

G
R
A
C
IE
LA

CUTEMUCUTEMU

0909



BÁRBARA
ZÚÑIGA

GESTORA Y ADMINISTRADORA EL CENTRO
ARTESANAL DOÑIHUE.

CC
COMUNIDADES CULTURALES 

1010
A

R
T

ÍC
U

L
O

 D
E

 C
A

M
IL

A
 M

E
R

Y



Desde tu rol como gestora, ¿cuál ha sido el mayor desafío para articular a
artesanas, instituciones y comunidad en torno al centro?
-Como Gestora, mi mayor desafío ha sido articular a artesanas, instituciones y
comunidad en torno al centro ha sido la diversidad de intereses y expectativas, cada
grupo tiene sus propias necesidades, objetivos y formas de trabajar, lo que puede
generar conflictos y dificultades para encontrar un terreno común.

¿Qué estrategias han sido clave para que las y los artesanos generen mayor
visibilidad, venta justa y autonomía económica?
-Para que las y los artesanos generen mayor visibilidad, venta justa y autonomía
económica. Se han implementado algunas estrategias de manera paulatina inicialmente y
en el mediano plazo queremos reforzar nuestra presencia en redes sociales, utilizando
plataformas como Instagram principalmente para mostrar productos y conectar con
clientes y pretendemos participar en ferias y eventos locales.

En Doñihue, la artesanía no es solo oficio: es memoria,
identidad y sustento para muchas familias. Desde esa
convicción, el Centro Artesanal se ha convertido en un
espacio que reúne a cultoras y cultores, turistas y
comunidad, creando un puente entre tradición y futuro.
Bajo la gestión de Bárbara Zúñiga, el espacio ha ido
creciendo, enfrentando desafíos, generando redes y
promoviendo nuevas formas de valorar los oficios
locales, especialmente aquellos vinculados al textil y al
chamanto.
En esta entrevista, Bárbara comparte cómo se ha ido
construyendo este proyecto colectivo, sus aprendizajes,
los sueños que lo impulsan.

Bárbara ¿Cómo nace el Centro Artesanal de Doñihue
y qué necesidad del territorio buscó responder en
sus inicios? 
-Nace ante una necesidad de los artesanos en un lugar
físico que les permita a los turistas encontrar todas sus
manifestaciones de nuestra comuna.

11111111



“DOÑIHUE,
TERRITORIO DE
OFICIOS VIVOS.”

Doñihue tiene una fuerte identidad artesanal. ¿Cómo trabajan para preservar
los oficios tradicionales, pero también innovar sin perder el sentido del
patrimonio? 
-Doñihue es un pueblo con una rica identidad artesanal, especialmente en la
confección de chamantos, una tradición que se remonta a generaciones, acá en el
centro artesanal tenemos personas que se dedican al desarrollo de técnicas
milenarias y otras quienes con estas tradiciones, pueden generar nuevos productos
a través de la mezcla de oficios y la reinterpretación de productos tradicionales.
Para preservar estos oficios tradicionales y al mismo tiempo innovar, las artesanas y
organizaciones locales están trabajando de varias maneras, dentro de ellas está la
nueva mirada que se le da a productos antiguos, desarrollando nuevas formas de
usarlos cotidianamente. También está el especial sentido que se le da al reciclaje y
al aprovechamiento máximo de la materia prima; como todo artesano, los de nuestro
Centro, proporcionan variedad curada con sentido territorial y preocupación por el
medio ambiente y la materia prima. Finalmente, el espacio está mutando a para
adaptarse a ser un encuentro no solo comercial, si no también cultural. Iniciativas
como exposiciones o muestras están siendo trabajadas para que las tradiciones y
oficios no se pierdan, para que la comunidad las conozca y valore así, en el corazón
textil de la región su propia culturalidad.

¿Qué rol cumplen las capacitaciones,
talleres o mediaciones culturales
dentro del centro y cómo impactan en
la comunidad local?
-Las capacitaciones, talleres y
mediaciones culturales en el centro de
artesanos de Doñihue cumplen un papel
fundamental en la preservación y
promoción de artesanía local, así como
en el desarrollo económico y social de
la comunidad.  En el Centro, hemos
ofrecido una variedad de talleres que no
 solo están  orientadas  a los artesanos, 

sino a todos quienes quieran participar;
desde mejorar el manejo financiero de
pequeños emprendedores, hasta
manejo de redes sociales, los talleres y
capacitaciones son y serán este año
2026 parte de la agenda de actividades
que se desarrollarán en el Centro
Artesanal Doñihue.

1212



siendo un espacio vivo, se construye
desde una visión que une tradición y
futuro, comunidad y apertura, identidad
y experimentación. Estas son algunas
proyecciones claves, por ejemplo:
Talleres abiertos y residencias de
artesanos, programas de aprendizaje,
recuperación de técnicas en riesgos de
desaparecer, encuentros culturales,
exposiciones temporales y permanentes. 
Lo más importante para nosotros es
crear un lazo vivo y en renovación
constante que permita ver una
preocupación real por nuestra cultura y
tradiciones, permitir a nuestros artistas y
artesanos seguridad y confianza para
seguir un futuro conciente en con el
valor del patrimonio que a fin de cuentas
es nuestro pasado, presente y futuro.

¿Podrías contarnos algún proyecto
que sientas que refleja el aporte del
Centro Artesanal a la vida cultural de
Doñihue? 
-El Centro Artesanal de Doñihue es un
ejemplo perfecto de como la artesanía y
la cultura pueden transformar una
comunidad. Uno de los proyectos mas
destacados es la revitalización de la
técnica textil de Doñihue, especialmente
la confección de chamantos, realizados
por la chamantera Liliana contreras,
además de otras técnicas en torno al
textil creando piezas únicas por una
destacada joyera local. Actualmente se
está trabajando en más actividades que
logren impactar en el desarrollo cultural. 

Bárbara, y frente a ese contexto de
productos industriales y de imitación,
¿cómo ponen en valor la artesanía
auténtica y el trabajo hecho a mano?        
-La artesanía tiene algo que la industria
no puede copiar, es historia humana, la
gente no compra solo un objeto compra
un relato y un vínculo emocional una
técnica trasmitida por tres generaciones.

Mirando hacia el futuro, ¿qué sueños
y proyecciones tienen para que el
Centro Artesanal siga siendo un
espacio vivo, colaborativo e
innovador?
-El sueño para que este centro artesanal

1313



CONJUNTOCONJUNTO

ARTÍCULO DE LISA LÓPEZ

FF
FOLCLORE 

1414

Hoy, bajo la dirección de Miguel
Gutiérrez Lazo, siguen cultivando
un folclor vivo, respetuoso de su
raíz y abierto a nuevas
generaciones, reafirmando el
orgullo de llevar el nombre de
Graneros a distintos rincones del
país.

Desde 1966, el Conjunto
Graneros se ha convertido en uno
de los referentes del folclor
tradicional de la Región de
O’Higgins. Nacido de reuniones
espontáneas de jóvenes que
cantaban y bailaban por gusto, el
grupo fue construyendo, con
disciplina y cariño, un camino
dedicado a investigar, rescatar y
difundir la música y la danza
campesina. Con presentaciones,
giras, grabaciones en vinilo y
recordadas participaciones en
televisión, han dejado huella en la
memoria colectiva. 

GRANEROSGRANEROS

A
R

T
ÍC

U
L

O
 D

E
  S

H
U

Y
E

N
 A

G
U

IR
R

E



ARTÍCULO DE LISA LÓPEZ

C
O

N
JU

N
T

O
 G

R
A

N
E

R
O

S

Muchos nos enamoramos de la
guitarra, del canto y de la danza,
y tomamos la decisión de dejar
otras actividades para dedicar
tiempo y esfuerzo a nuestra
música chilena. 
Finalmente, en el año 1966, ese
camino se consolida con el
nombre de Conjunto Graneros,
iniciando una historia marcada por
el amor a la tradición campesina y
al folclor del propio pueblo bajo la
dirección de Miguel Gutiérrez
Lazo.

1515

En 1966 nace el Conjunto
Graneros. ¿Cómo recuerdan
esos primeros años y qué los
motivó a formar una agrupación
folclórica en ese entonces?
-Los primeros años los
recordamos con mucho cariño,
porque todo nació de manera muy
natural. A comienzos de los años
60, especialmente en el sector de
la calle Valparaíso en Graneros,
se fueron generando espacios de
encuentro donde la juventud se
reunía a cantar, tocar guitarra y
bailar. Con el tiempo, ese gusto
se fue transformando en
compromiso. 



Cada uno de esos hitos fue formando
una identidad colectiva y reafirmando
una manera seria, respetuosa y
comprometida de trabajar el folclor.

Participaron en espacios tan
emblemáticos como “El Festival de la
Una” dónde se ponía en valor en
televisión la cultura tradicional.
¿Cómo fué esa experiencia y qué
impacto tuvo en su proyección
artística?
-Participar en “El Festival de la Una” fue
una experiencia muy significativa. Nos
hizo tomar conciencia de la
responsabilidad de representar a
Graneros y nuestro modo de entender el
folclor. Esa oportunidad nos permitió
crecer como conjunto, trabajar con más
disciplina y abrir nuevas puertas que
fortalecieron nuestra proyección
artística.

Mirando hacia atrás, ¿cuáles han sido
los momentos más significativos que
marcaron la
identidad del conjunto a lo largo de su
historia?
-Uno de los momentos más significativos
fue cuando comenzamos a investigar
seriamente el folclor de Graneros y sus
alrededores. Salir a buscar a personas
mayores que cantaban con su guitarra,
escuchar sus historias y aprender
directamente de ellas marcó
profundamente nuestra identidad. Ahí
entendimos
que el folclor no era solo interpretar
canciones, sino conocer su origen,
respetar su historia y valorar a quiénes
lo habían mantenido vivo. A eso se
sumaron largas jornadas de ensayo, las
primeras grabaciones, las giras, los
festivales, la televisión y la creación de
obras propias.

1616



Después de tantas décadas, ¿qué
creen que ha permitido que el
Conjunto Graneros siga vigente y
activo hasta hoy? 
-Creemos que la vigencia del Conjunto
Graneros se debe al amor por el folclor,
la perseverancia y el trabajo constante.
Nunca fue cosa de ensayar un rato, sino
de dedicarle tiempo, tardes completas,
con compromiso y disciplina. La guía de
nuestro director, Miguel Gutiérrez Lazo,
ha sido clave durante estos 59 años.
Gracias a él, prendimos que el folclor se
vive, se estudia y se respeta, permitiendo
que el conjunto se renueve sin perder su
esencia. 

El folclor es memoria, territorio y
comunidad. ¿De qué manera sienten
que su trabajo ha aportado a la
identidad cultural de Graneros y la
región?
-Nuestro trabajo aporta desde la memoria
viva del territorio. Las canciones y
danzas nacen de historias reales y de la
vida cotidiana del pueblo, por eso el
público se identifica. A través de
presentaciones y grabaciones hemos
llevado el nombre de Graneros a distintos
lugares, mostrando que el folclor sigue
siendo una práctica viva que crea
identidad y pertenencia.
 

En tiempos donde grabar era un
desafío, ustedes registraron discos en
vinilo. ¿Qué significó para el grupo
entrar al mundo discográfico y cómo
fue ese proceso? 
-Grabar discos en vinilo fué un desafío
enorme. En esos tiempos no había
margen de error: había que grabar de
principio a fin, concentrados y como
grupo. Escuchar después el disco
terminado y tratar de reconocer las voces
y los instrumentos era algo muy
emocionante. Entrar al mundo
discográfico significó dejar un registro
para el futuro, preservar el trabajo que se
estaba haciendo y valorar el esfuerzo
colectivo.

¿Conservan alguna anécdota especial
relacionada con sus grabaciones o
giras que les guste compartir? 
-Sí, tenemos muchas anécdotas. En una
ocasión invitados por Bomberos, alguien
confundió un interruptor y activó por error
la alarma del cuartel de bomberos, lo que
provocó que llegaran todos pensando que
se trataba de una emergencia real. En su
momento fue un susto, pero con el
tiempo se transformó en una anécdota
que hoy se recuerda entre risas. Estas
vivencias reflejan el lado humano del
conjunto y los lazos que se fueron
formando con los años. 

1717



A través de presentaciones y
grabaciones hemos llevado el nombre de
Graneros a distintos lugares, mostrando
que el folclor sigue siendo una práctica
viva que crea identidad y pertenencia.

Finalmente, ¿qué mensaje les darían a
las nuevas generaciones que quieren
dedicarse al folclor y continuar este
legado? 
-Les diríamos que se acerquen al folclor
con amor, respeto y
compromiso.Estudien, investiguen y
conozcan la historia de su territorio, que
sepan de dónde nace una cueca, una
tonada o un verso; escuchen a los
cultores antiguos y a sus propias
familias. 
El folclor no se aprende solo repitiendo;
se vive, se siente y se transmite.
Requiere disciplina, constancia y sentido
de comunidad. Si se trabaja desde el
corazón, este legado no solo se
mantiene, sino que sigue creciendo y
proyectándose hacia el futuro.

¿Cómo han logrado equilibrar
tradición y renovación para
mantenerse cercanos a las
audiencias actuales? 
-El equilibrio entre tradición y
renovación ha surgido de manera
natural. El respeto por la raíz se
mantiene gracias a quienes llevan más
años en el conjunto, mientras que las
nuevas generaciones aportan energía y
continuidad. No buscamos cambiar la
tradición, sino comprenderla y cuidarla,
conservando el sello del Conjunto
Graneros. 

El folclor es memoria, territorio y
comunidad. ¿De qué manera sienten
que su trabajo ha aportado a la
identidad cultural de Graneros y la
región? 
-Sentimos que nuestro trabajo aporta
desde la memoria viva del territorio. Las
canciones y danzas nacen de historias
reales y de la vida cotidiana del pueblo,
por eso el público se identifica. 

1818



1919



J VGG
GESTIÓN CULTURAL

2020
A

R
T

ÍC
U

L
O

 D
E

 C
A

M
IL

A
 M

E
R

Y



                Joven   gestor    cultural    independiente,      
             con  formación en sociología y metodología
     de Investigación,  y con  fuerte anclaje territorial, 
      su trabajo cruza cultura, patrimonio,  comunidad                
 creación colectiva, desde una práctica que combina
gestión sistemática, sensibilidad artística y
compromiso territorial. VJavier, te damos la

bienvenida oficial a Sol de
Septiembre y te queremos
preguntar ¿Por qué relevar
hoy el valor de la
independencia en la
gestión cultural?
--Porque la gestión cultural
es un trabajo libre y
autónomo por naturaleza, y
la independencia nos permite
movernos con mayor
coherencia allí donde nuestra
sensibilidad nos dice que
vale la pena estar.

Tiene un sentido político, en
tanto nos permite tomar
decisiones conscientes sobre
qué procesos empujar, en
qué territorios involucrarnos y
con qué comunidades
trabajar. A diferencia del
trabajo dependiente, la
independencia nos permite
sentir que el trabajo nos
pertenece de manera
compartida: no como
propiedad individual, sino
como un proceso construido
con otros.

2121

JAVIER   VILANUEVA

     
     Javier  viene del  hacer y del aprender con otros, y de
  la convicción de que la cultura se construye en diálogo
con las personas. En esta entrevista invitamos a conocer  
su trayectoria y le damos la bienvenida al equipo de Sol
de Septiembre.



Supone compartir decisiones,
saberes y responsabilidades a lo
largo de los procesos, reconociendo
que artistas, gestores, comunidades y
públicos forman parte de un mismo
ecosistema cultural. Cuando se
trabaja en red, los proyectos dejan de
ser vitrinas personales y comienzan a
construirse como procesos colectivos,
con sentido y proyección.

¿Qué lugar ocupa el territorio en tu
manera de trabajar?
-Un lugar central, no solo como
contexto, sino como punto de partida.
El territorio no es un escenario donde
simplemente se “bajan” las
actividades, sino un espacio vivo,
cargado de sentido por las
comunidades que lo habitan,
atravesado por memorias, conflictos,
deseos y capacidades propias.
Trabajar con una mirada territorial
implica escuchar para proponer,
comprender las urgencias culturales
locales y reconocer las prácticas que
ya existen. Supone también asumir
que cada territorio tiene tiempos,
historias y formas de organización
propias, que no siempre calzan con
los ritmos institucionales. Desde ahí,
el trabajo cultural puede aportar a
procesos de desarrollo cultural y
comunitario sostenidos en el tiempo.

Los intervalos y la técnica
EMOM son muy simples, ya
que te obligan a terminar tus e

¿Qué significa lo colaborativo de
este enfoque en la práctica?
-Desde mi mirada, lo colaborativo no
se trata solo de sumar nombres o
voluntades, ni de involucrar a una
comunidad únicamente para pedir una
firma o cumplir un requisito, sino de
comprender qué se necesita
realmente y cómo se puede aportar
desde ahí.

2222



2323

En territorios vulnerables, la
creatividad se convierte en una forma
de resistencia y construcción
comunitaria. Por eso, la gestión
cultural debe acompañar y activar
estos procesos, como base del
desarrollo cultural y del sentido
compartido.

  “La creatividad
también construye
comunidad.”

¿Y qué lugar juega la creatividad
desde esta mirada?
-La creatividad ocupa un lugar central
como herramienta política y social.
Permite imaginar otras formas de
organizarnos, de narrarnos y de
habitar nuestros espacios,
especialmente cuando los marcos
existentes resultan insuficientes o
pierden legitimidad. Desde esta
mirada, la creatividad es una práctica
cotidiana del trabajo cultural. La
gestión cultural requiere creatividad y
planificación: sostener procesos,
adaptarse y buscar soluciones en
contextos cambiantes



M
¿Qué le discutirías hoy a la gestión cultural tradicional?
-Que la gestión cultural no debería centrarse solo en indicadores y
visibilidad institucional. Trabajar desde el territorio, el vínculo y la
colaboración permite procesos más significativos para las comunidades.
La cultura no se reduce a resultados cuantificables: es relación, creación
y trabajo colectivo, y requiere prácticas con sentido y conexión real con
las personas.

“La cultura no son solo resultados: es relación,
creación y trabajo colectivo.”

JA
VI

ER
 V

IL
LA

N
U

EV
A

Sabemos que se viene Trama
Territorial. ¿Nos podrías contar
de qué trata dicha iniciativa? 
-Trama Territorial es una
consultora reciente que busca
impulsar proyectos culturales con
sentido y viabilidad, articulando
gestión cultural, territorio y
desarrollo comunitario. Creada
junto a mi colega Javiera
Valenzuela, donde se trabaja dos
líneas: asesoría para postulación
de proyectos y desarrollo de
iniciativas de vinculación territorial
y mediación cultural, invitando a
colaborar a quiénes comparten
esta mirada. 

y Finalmente, ¿qué invitación le
harías a gestores y artistas
desde esta revista?
-Me gustaría invitar a gestores y

artistas a entender la gestión
cultural como una plataforma para
abrir oportunidades y generar
espacios. Por eso me entusiasma
trabajar en esta revista: porque
permite abrir voces, visibilizar
procesos y generar comunidad en
torno a inquietudes que
compartimos muchas personas
que trabajamos en cultura desde
distintos lugares. Esta sección
busca reflexionar desde la
práctica, compartir experiencias y
aportar a un ecosistema cultural
más conectado, donde podamos
reconocernos, aprender en
comunidad y fortalecer una
escena construida colectivamente.

2424



2525



E M O R I A  L
OSVALDO 

El hombre que convirtió la cueca en memoria, identidad y legado

Hablar de Osvaldo Barril León es hablar de alguien que entendió la
cultura no como adorno, sino como raíz y destino. Nacido el 12 de enero
de 1925 en Nueva Imperial, creció entre naturaleza, historias patrias
contadas por su madre y el sonido entrañable de la guitarra. Desde niño
supo que la cueca no era solo baile: era emoción, respeto y un profundo
sentido de pertenencia. Muchas veces, al escucharla, se conmovía hasta
las lágrimas.
Su vida fue siempre un diálogo entre trabajo, familia y patria. Vivió en
distintas zonas del país, se casó en Pedro de Valdivia y formó una gran
familia junto a Adriana Santana Aguirre. Pero, al mismo tiempo, fue
cultivando una mirada lúcida: comprendió que los símbolos de Chile —
bandera, escudo, himno— tenían reconocimiento oficial… y la cueca, no.
Ese gesto sencillo —preguntar, insistir, no conformarse— fue el comienzo
de su legado.
Osvaldo Barril no fue solo un amante de la cueca: fue un defensor de la
identidad cultural chilena.
Como vendedor viajero, recorrió el país compartiendo su idea,
conversando con cuequeros, folkloristas y dirigentes. Articuló redes,
fundó, debatió, escribió y, sobre todo, convenció. Comprendió que la
cueca debía ocupar el lugar que le correspondía: símbolo, memoria y
orgullo nacional. 

ParaM
2626

A
R

T
ÍC

U
L

O
 D

E
 J

O
R

G
E

 M
A

R
T

ÍN
E

Z



Su trabajo fue silencioso, perseverante y profundamente digno.
Fue jurado de rodeos, fundador de la FENAC, compañero de grandes cultores e
investigadores como Pablo Garrido, Margot Loyola, Luis Silva, Nelly Pinto y
muchos más. No buscó protagonismo personal: buscó justicia cultural.
En 1976, su propuesta tomó fuerza en Talca. Tres años más tarde, el esfuerzo
colectivo —impulsado por su visión y su empeño— logró algo histórico:
18 de septiembre de 1979. La cueca fue reconocida oficialmente como Danza
Nacional de Chile.
Y diez años después el 18 de septiembre de 1989 Se reconoció el Día Nacional
de la Cueca.
Nada de todo esto fue casualidad. Fue trabajo, convicción y amor por Chile.
Hoy, cuando las nuevas generaciones parecen olvidar su nombre, es importante
decirlo con claridad: sin Osvaldo Barril León, la cueca no tendría el lugar que hoy
ocupa en nuestra identidad nacional.
No fue solo poeta como nos comentó nuestra querida amiga Lucy Briceño, fue un
visionario del patrimonio cultural chileno, alguien que entendió que la cultura se
defiende, se organiza y se deja escrita para el futuro.
Por eso, recordarlo no es nostalgia: es un acto de justicia y gratitud.

Jorge Martínez.

2727

BARRIL LEÓN 



www.soldeseptiembre.cl 

Identidad territorial: cuando la
memoria sigue vivaM

2828

OO
OPINIÓN

A
R

T
ÍC

U
L

O
 D

E
 S

H
U

Y
E

N
 A

G
U

IR
R

E



www.soldeseptiembre.cl 

Hay territorios que hablan en silencio. Lo hacen a través de sus paisajes, de los oficios que se
transmiten de mano en mano, de las canciones que aún se cantan al interior de las casas y de
esas historias que viajan de una generación a otra sin necesidad de estar escritas. 
En ese lugar profundo e íntimo habita la identidad territorial.
Escuchar al Conjunto Graneros recordar sus inicios, sus grabaciones, sus investigaciones y su
amor por el folclor, nos recuerda algo esencial: la identidad no es un objeto congelado en el tiempo,
es una memoria viva.
No se trata solo de repetir una cueca, usar un traje tradicional o subir un video a redes sociales
diciendo “esto es nuestro”. La identidad se construye cuando hay respeto por quienes la
sostuvieron antes, cuando nos detenemos a preguntar de dónde vienen las tonadas, qué significan
esas letras y quiénes las cantaron en momentos de fiesta, de trabajo o de pena.

El Conjunto Graneros lo ha entendido muy bien: investigar, escuchar, ir donde las personas
mayores, registrar, cuidar, agradecer. Ese gesto —parece sencillo— pero es profundamente
político y cultural. 
Nos dice que el folclor no es decoración: es memoria, pertenencia y dignidad.

Hoy, en tiempos donde lo inmediato parece valer más que lo profundo, corremos el riesgo de
transformar nuestras tradiciones en meros productos. Sin embargo, cuando vemos a agrupaciones
que respetan su raíz, que dialogan con las nuevas generaciones sin perder el sentido,
comprendemos que la memoria no es nostalgia: es futuro.
Al final la identidad territorial nos recuerda quiénes somos, pero también nos invita a preguntarnos
quiénes queremos seguir siendo.
 Y ahí, el rol de los conjuntos folclóricos, de las artesanas, de los gestores culturales, de las familias
y de las comunidades es clave.

Porque cada vez que alguien canta una cueca aprendida de su abuela, teje con la técnica que
heredó de su padre, o baila en un escenario para honrar su territorio, la memoria vuelve a latir.
Y mientras esa memoria siga viva, nuestras comunidades  seguirán teniendo voz.

2929



La Hacienda San José del Carmen de El Huique, hoy museo patrimonial, es
una de las expresiones más representativas del mundo rural y agrícola del
Chile colonial y republicano. Su historia se remonta al siglo XVII, cuando don
Juan de Quiroga y Losada adquirió una extensa merced de tierra de treinta
mil hectáreas, conocida como Larmagüe.

H A C I E N D A   S A N  J O S É  D E L  C A R M E N   

En el siglo XVIII, esta
propiedad pasó a manos de
doña María Paula Mercedes
de Lecaros y Lecaros, quien
contrajo matrimonio con don
Pedro Gregorio de Echeñique
en 1751. A la muerte de doña
María Paula, sus hijos
Antonio y Miguel Echeñique
protagonizaron un litigio por la
herencia, que concluyó en
1790 con la división de la
hacienda: don Antonio fundó
"Almahue" y don Miguel dio
origen a la hacienda "El
Huique".

Don Miguel Echeñique dividió su hacienda
entre sus hijos, y en 1827, Juan José
Echeñique recibió una parte, construyendo
la casa patronal e iglesia en 1829. Bajo su
gestión, la hacienda prosperó con cultivos
y ganadería, comercializando sus
productos a gran escala. En el siglo XX,
doña Elena Errázuriz continuó su cuidado
hasta su muerte en 1966, dejando
instrucciones para preservarla. Tras la
Reforma Agraria de 1976 y la dificultad de
mantenerla, la familia donó parte de la
propiedad al Ejército en 1975,
conservando un valioso patrimonio
histórico y cultural abierto al público para
que lo puedas visitar en este mes del
Patrimonio.

EL HUIQUE  

TT
TURISMO REGIONAL

3030
A

R
T

ÍC
U

L
O

 D
E

  G
A

B
R

IE
L

A
 R

O
JA

S



“Un Patrimonio
cultural que

perdura”

3131



casonasoldeseptiembre

casonasoldeseptiembre

casonasoldeseptiembre


